
PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DO PARANÁ 

CENTRO DE TEOLOGIA E CIENCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM TEOLOGIA 

 

 

GELSON LUIZ MIKUSZKA 

 

 

 

 

 

 

 

 

POR UMA PARÓQUIA MISSIONÁRIA 

A CONTRIBUIÇÃO DAS MISSÕES POPULARES REDENTORISTAS À LUZ DE 

APARECIDA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CURITIBA 

2011



GELSON LUIZ MIKUSZKA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

POR UMA PARÓQUIA MISSIONÁRIA 

A CONTRIBUIÇÃO DAS MISSÕES POPULARES REDENTORISTAS À LUZ DE 

APARECIDA 

 

 

 

 

 

 

 

Dissertação de mestrado apresentada ao Programa 

de Pós-Gradução em Teologia, da Pontifica 

Universidade Católica do Paraná como requisito à 

obtenção do título de mestre em Teologia. 

Orientador: Prof. Dr. Agenor Brighenti. 

 

 

 

 

 

CURITIBA 

2011 



3 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

 

 

 

 

 

 



5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Missão é partir, caminhar, deixar tudo, sair de si, quebrar a crosta do egoísmo 

que nos fecha no nosso eu. 

É parar de dar voltas ao redor de nós mesmos como se fôssemos o centro do 

mundo e da vida.  

É não se deixar bloquear nos problemas do pequeno mundo a que pertencemos: 

a humanidade é muito maior! 

Missão é sempre partir, mas não devorar quilômetros. 

É, sobretudo, abrir-se aos outros como irmãos, descobri-los e encontra-los. 

E, se for preciso encontra-los e amá-los é preciso atravessar os mares e voar lá 

nos céus, então missão é partir até os confins do mundo! 

 

Dom Helder Câmara 

(CNBB, 2007, contracapa). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 

 

RESUMO 
 
 
 

A Paróquia é célula viva da Igreja e lugar onde a maioria dos fiéis faz sua experiência eclesial 

com o Cristo (cf. DAp 304). Mas, constata-se que essa grande instituição não tem conseguido 

desempenhar seu papel evangelizador. Nascida no século IV, como modelo eclesial 

administrativo, não encarnou totalmente o teor missionário do cristianismo. Modelo que se 

confirmou no tempo, chegando ao século XXI desatualizado e cercado de muitos desafios, 

mostrando-se missionariamente impotente. Os desafios, valores sociais, demográficos e 

religiosos atuais mostram que para ser missionária precisa de reestruturação. A Conferência 

de Aparecida entende que a paróquia pode ser missionária, mas precisa não apenas incorporar 

adeptos sem identidade cristã e pouca pertença e sim discípulos missionários em comunidades 

cristãs integradas, integradoras, criativas, participativas, em permanente formação e 

conscientes da união entre fé e vida. A vivência em pequenas comunidades tem sido uma 

saída para a urgente e necessária renovação da paróquia. Na mesma linha, desde a década de 

70, as Missões Populares Redentoristas no Brasil buscam, num processo de quatro fases, 

concretizar a missionariedade da paróquia, suscitando e dinamizando setores e pequenos 

grupos de famílias. Objetiva a geração de discípulos missionários inseridos no seio das 

pequenas comunidades eclesiais, células vivas da paróquia, numa experiência de agrupá-las 

em setores dentro da paróquia, no seio da Igreja Local. É uma forma de reinventar a paróquia 

e fazer dela uma rede de pequenas comunidades compostas por pessoas com experiência de 

discipulado e compromisso missionário. À luz de Aparecida, as Missões Populares 

Redentoristas são um instrumento capaz de propiciar a passagem de uma paróquia centrada 

numa pastoral de conservação a uma instituição missionária em seu “ser” e em seu “fazer”. 

 

 

 

Palavras-chave: Missão. Paróquia. Missões Populares. Redentoristas. Paróquia Missionária. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 

 

ABSTRACT 

 
 

 
A parish is the living cell of the Church and the place where the majority of faithful make 

happen their ecclesial experience with Christ (cf. DAp 304). But it said that this great 

institution has not been able to accomplish its evangelical role. Parishes were born in the 

fourth century with an ecclesiastical and administrative model, but did not totally face up to 

its missionary role of Christianity. This model was confirmed in time, but in the twentieth 

century the parish showed itself as faulty and full of challenges and showing itself impotent 

missionary wise. The challenges, social values, actual demography and religious realities 

showed that the parish needed restructuring. The Episcopal Conference of Latin American 

Bishops in Aparecida understands that a parish could be missionary, but it needs not only to 

incorporate those who do not yet have a Christian identity and who little pertain to the parish, 

but also the need for missionary disciples in integrated Christian communities who foster 

integration, creative participation, with a permanent formation system and well conscious of 

the union between faith with real life situations. The living in small communities has been one 

facet of the urgent and necessary renovation of a parish. In the same line, since the seventies, 

the popular Redemptorist system of missions in Brazil with its four stage phase has proven the 

missionary aspect of a parish by searching and animating sectors and small groups of families. 

The aim was to form a generation of missionary disciples who live in these sectors within the 

parish as living cells of the parish and of the local Church. It is a form of reinventing the 

parish to make it a net of small communities composed of persons who have had an 

experience of Christian discipleship and missionary zeal. In the light of the Aparecida 

document, popular Redemptorist missions hopes to be an instrument in helping to ease the 

passage of a centralized parish of just conservation to a missionary institution in it‟s “being” 

and “actions”. 
 

 

 

Key words: Mission. Parish. Popular Missions. Redemptorists. Missionary Parish.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 

 

ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

 

AA - Apostolicam Actuositatem 

AG - Ad Gentes 

CAM – Congresso Missionário Americano 

CD - Christus Dominus 

CDC - Código de Direito Canônico 

CERIS - Centro de Estatísticas Religiosas e Investigações Sociais 

CIC - Catecismo da Igreja Católica  

ChL - Christifideles Laici 

CNBB – Conferência Nacional dos Bispos do Brasil 

COMLA – Congresso Missionário Latino-americano 

CSSR – Congregação do Santíssimo Redentor 

DAp - Documento de Aparecida 

DGAE - Diretrizes Gerais da Ação Evangelizadora da Igreja no Brasil  

DP - Documento de Puebla 

DV – Dei Verbum 

EAm - Ecclesia in América  

EE - Ecclesia de Eucharistia 

EEr - Ecclesia in Europa 

EN - Evangelii Nuntiandi 

GS - Gaudium et Spes 

LG - Lumen Gentium 

Med - Documento de Medellin 

PPC - Plano Pastoral de Conjunto 

PE - Plano de Emergência 

RM - Redemptoris Missio 

SA - Slavorum Apostoli 

SD - Documento de Santo Domingo 

SMP - Santas Missões Populares 

 

 

 

 



9 

 

 

SUMÁRIO 

 

 

1 INTRODUÇÃO....................................................................................................................11 

2 ITINERÁRIO DA TEOLOGIA DA MISSAO NA HISTÓRIA DA IGREJA...............18 

2.1 O PERÍODO MISSIONÁRIO PRIMITIVO (SÉCULOS I – II)........................................18 

2.1.1 Expansão Missionária e a Parusia................................................................................20 

2.1.2 Domus Ecclesiae: “Igreja de Casa”..............................................................................21 

2.1.3 Missão e Martírio...........................................................................................................22 

2.2 O PERÍODO MISSIONÁRIO PÓS-APOSTÓLICO (SÉCULO III – V)...........................23 

2.2.1 Primeiras Transformações............................................................................................23 

2.2.2 Missão e Império............................................................................................................24 

2.2.3 a Missão na Igreja Ortodoxa.........................................................................................25 

2.3 O PERÍODO MISSIONÁRIO MEDIEVAL (SÉCULO VI – XIV)...................................26 

2.3.1 Missão e Salvação...........................................................................................................27 

2.3.2 A Missão e os Reis Francos...........................................................................................28 

2.3.3 Missão e Monasticismo..................................................................................................30 

2.3.3.1 A Ação Missionária dos Monges..................................................................................30 

2.3.3.2 Os Monges e a Evangelização da Europa.....................................................................31 

2.3.4 Outras Respostas Missionárias ao Mundo Medieval..................................................33 

2.3.4.1 A Reforma Gregoriana..................................................................................................33 

2.3.4.2 As Cruzadas..................................................................................................................34 

2.3.4.3 Pregadores Populares e Ordens Mendicantes...............................................................35 

2.4 O PERÍODO MISSIONÁRIO MODERNO (SÉCULO XV – XIX)..................................36 

2.4.1 A Reforma Protestante..................................................................................................37 

2.4.2 A Contra Reforma.........................................................................................................38 

2.4.3 O Iluminismo..................................................................................................................40 

2.4.4 Do Concilio Vaticano I ao Vaticano II.........................................................................42 

2.4.4.1 O Concílio Vaticano I...................................................................................................42 

2.4.4.2 O Pré-Concílio Vaticano II...........................................................................................43 

2.5 O PERÍODO MISSIONÁRIO CONTEMPORÂNEO (SÉCULO XX – XXI)..................45 

2.5.1 O Concílio Vaticano II...................................................................................................46 

2.5.1.1 A Busca de Renovação Missionária..............................................................................46 

 

 



10 

 

2.5.1.2 Documentos Conciliares de Influência na Atividade Missionária................................47  

2.5.2 Do Vaticano II aos Dias Atuais.....................................................................................49 

2.5.2.1 Missão em Documentos do Magistério Pontíficio........................................................49 

2.5.2.2 A Missão no Magistérios Latino-americano.................................................................52 

2.6 CONSIDERAÇÕES FINAIS..............................................................................................54 

3 A MISSÃO NO ITINERÁRIO DA PARÓQUIA..............................................................56 

3.1 HISTÓRIA E DESENVOLVIMENTO DA PARÓQUIA..................................................57 

3.1.1 Passos da Estruturação DO Sistema Paroquial..........................................................58 

3.1.1.1 Os Títulos: Espaços Regionais de Evangelização.........................................................59 

3.1.1.2 O Sistema Paroquial Rural............................................................................................60 

3.1.2 Passos da Consolidação do Sistema Paroquial ...........................................................61 

3.1.2.1 As Igrejas Particulares..................................................................................................62 

3.1.2.2. A Busca em Sanar a Paróquia .....................................................................................63 

3.1.2.3 A Consolidação do Sistema Paroquial .........................................................................63 

3.2 O CONCILIO DE TRENTO: PARÓQUIA COMO SUJEITO ECLESIAL......................65 

3.2.1 A Renovação Paroquial Tridentina..............................................................................66 

3.2.2 Outras Iniciativas de Renovação Paroquial................................................................67 

3.3 O CONCILIO VATICANO II E A REESTRUTURAÇÃO PAROQUIAL.......................70 

3.3.1 A Paróquia como Nivel Eclesial da Igreja Local...................................................70 

3.3.2 O Pároco com Espírito Missionário.............................................................................73 

3.3.3 A Paróquia como Comunidade.....................................................................................74 

3.4 A MISSIONARIEDADE NA PARÓQUIA NO PÓS-CONCÍLIO VATICANO II..........76 

3.4.1 As Conferências Gerais do Episcopado Latino-americano e Caribenho..................76 

3.4.1.1 Medellin: A Paróquia como Conjunto Unificador de Comunidades............................76 

3.4.1.2 Puebla: A Paróquia como Animação e Coordenação de Comunidades........................77 

3.4.1.3 Santo Domingo: A Paróquia como Rede de Comunidades..........................................78 

3.4.1.4 Aparecida: A Paróquia como Espaço do Discipulado Missionário..............................79 

3.4.2 A Missionariedade da Paróquia em Documentos do Magistério Pontifício.............80 

3.5 O ITINERÁRIO DA MISSÃO NA PARÓQUIA NO BRASIL.........................................82 

3.5.1 A Missão nas Primeiras Paróquias no Brasil..............................................................82 

3.5.2 A Missão e a Romanização............................................................................................84 

3.5.3 A Busca de Renovação Paroquial para uma Ação mais Missionária........................85 

3.5.4 As CEBs e as novas Perspectivas para a Paróquia.....................................................89 

3.5.5 A Situação Atual da Paróquia.......................................................................................91 

 



11 

 

3.6 CONSIDERAÇÕES FINAIS..............................................................................................93 

4 AS MISSÕES POPULARES REDENTORISTAS E OUTROS MODELOS DE 

MISSÕES POPULARES NO BRASIL.................................................................................95 

4.1 AS MISSÕES POPULARES.............................................................................................96 

4.1.1 Na Igreja.........................................................................................................................96 

4.1.2 No Brasil.........................................................................................................................97 

4.2 ALGUNS MODELOS DE MISSÕES POPULARES NO BRASIL..................................99 

4.2.1 Missões Populares dos Capuchinhos............................................................................99 

4.2.1.1 O Que São as Missões Populares dos Capuchinhos...................................................100 

4.2.1.2 O Método....................................................................................................................101 

4.2.2 As Missões Populares dos Saletinos............................................................................102 

4.2.2.1 O Que São as Missões Populares dos Saletinos..........................................................102 

4.2.2.2 O Método....................................................................................................................103 

4.2.3 As Santas Missões Populares (SMP)..........................................................................104 

4.2.3.1 O Que são as Santas Missões Populares (SMP).........................................................104 

4.2.3.2 O Método....................................................................................................................106 

4.2.4  As Missões Populares Redentoristas.........................................................................107 

4.2.4.1 As Missões Populares Redentoristas no Brasil...........................................................109 

4.2.4.2 O Método das Missões Populares Redentoristas no Brasil.........................................110 

4.3 MISSÕES POPULARES REDENTORISTAS E OS OUTROS MODELOS.................112 

4.3.1  Modelos de Missão e Métodos Missionários.............................................................112 

4.3.2 Modelos de Missão e Eclesiologia...............................................................................113 

4.3.3 Modelos de Missão: uma análise Teológica...............................................................114 

4.3.4 Modelos de Missão e Análise Pastoral........................................................................116 

4.4 MISSÕES POPULARES REDENTORISTAS E DOCUMENTO DE APARECIDA....117 

4.4.1 A Missão no Nível Paroquial.......................................................................................117 

4.4.2 A Missão no Nível de Setores e Grupos......................................................................118 

4.5 CONSIDERAÇÕES  SOBRE  O  MODELO  DAS   MISSÕES   POPULARES   REDENTORISTAS....120 

4.5.1 Na Primeira Fase..........................................................................................................120 

4.5.2  Na Segunda Fase.........................................................................................................121 

4.5.3 Na Terceira Fase..........................................................................................................122 

4.5.4 Na Quarta Fase.............................................................................................................123 

4.6 CONSIDERAÇÕES FINAIS............................................................................................124 

 



12 

 

5 PROPOSTA DE UMA PARÓQUIA MISSIONÁRIA À LUZ DE APARECIDA À 

CONTRIBUIÇÃO DAS MISSÕES POPULARES REDENTORISTAS........................126 

5.1 A PARÓQUIA NO NOVO PANORAMA RELIGIOSO.................................................127 

5.1.1 A Mudança no Panorama Religioso...........................................................................127 

5.1.2 A Diversidade Religiosa...............................................................................................130 

5.1.3 A Atuação da Igreja Católica......................................................................................131 

5.2 PARÓQUIA MISSIONÁRIA E MUDANÇA DE MENTALIDADE.............................132 

5.2.1 Conversão Pastoral......................................................................................................133 

5.2.1.1 De “Guetos Paroquiais” a Paróquias de Comunhão...................................................134 

5.2.1.2 A Burocracia Atrapalha a Missionariedade................................................................135 

5.2.1.3 Do Clericalismo aos Ministérios e à Missionariedade................................................136 

5.2.1.4 Do Paroquialismo a um Novo Modo de Ser Igreja.....................................................137 

5.2.1.5 Do Descompasso entre Fé e Vida para o Testemunho Comunitário..........................138 

5.2.2 Formação de Discípulos Missionários........................................................................139 

5.2.2.1 Estreita Visão de Discipulado: Desafio a Ser Vencido...............................................139 

5.2.2.2 A Paróquia como Lugar de Formação do Discipulado...............................................140 

5.3 MISSÕES POPULARES REDENTORISTAS E A PARÓQUIA MISSIONÁRIA........142 

5.3.1 Importância do Testemunho Missionário dos Redentoristas..................................142 

5.3.2 A Missionariedade pelo Anúncio Querigmático.......................................................144 

5.3.3 Evangelizar a Partir da Comunidade de Fé..............................................................146 

5.3.4 A Missionariedade desde os Grupos e Setores..........................................................147 

5.3.5 Os Setores Eclesiais Missionários...............................................................................148 

5.3.6 Os Grupos Missionários..............................................................................................150 

5.3.7 Os Grupos Missionários como Comunidades Eclesiais de Base (CEBs).................151 

5.4 REINVENTAR A PARÓQUIA A PARTIR DAS MISSÕES À LUZ DE APARECIDA...152 

5.4.1 A Partir da Pastoral.....................................................................................................152 

5.4.1.1 Especialidade ou Especificidade Pastoral...................................................................153 

5.4.1.2 Valorização da Pastoral de Conjunto..........................................................................154 

5.4.2 A Partir Administração...............................................................................................154 

5.4.3 A Partir da Territorialidade.......................................................................................155 

5.4.4 A Partir da Renovação da Catolicidade.....................................................................156 

5.5 CONSIDERAÇÕES FINAIS............................................................................................158 

6 CONCLUSÃO....................................................................................................................160 

REFERÊNCIAS....................................................................................................................168

 



 11 

1 INTRODUÇÃO 

 

 

A inspiração para esta pesquisa tem como ponto de partida a minha experiência de 

quatro anos como coordenador da Equipe das Missões Populares Redentoristas. 

Inegavelmente, é uma vantagem quando a reflexão vem precedida pela experiência, de vez 

que uma autêntica teologia é sempre um “ato segundo”, antecedido pela práxis da fé.  

 

Desde o século XVIII, os Redentoristas pregam missões no âmbito das paróquias, 

missões estas que, a contar do início da década de 70, têm algumas diretrizes: pregação 

explícita da Palavra de Deus, apoiada no anúncio querigmático; resgate e valorização da 

devoção popular, enraizada na cultura do povo, considerando suas múltiplas manifestações e 

valores; formação de setores e grupos missionários, promovendo a setorização paroquial, 

numa consciência de Igreja “comunhão de comunidades” e “Povo de Deus”. 

 

Ao longo do processo dessa experiência, foi se configurando minha angústia sobre a 

necessidade de se dar continuidade, a partir das missões, à ação missionária, quase sempre 

tomada como pontual e certeira no anúncio, mas com pouca perseverança.  

 

A possibilidade sempre apontava para o fator “paróquia missionária”, posto que, se as 

Missões Redentoristas possibilitam uma ação missionária na paróquia, então por que não se 

estabelecer, a partir desta ação, uma paróquia missionária? Afinal, isto representaria, na 

verdade, a continuação de todo o processo. A ideia esbarrava, entretanto, na questão da falta 

de respaldo para esse trabalho, visto ser inegável que a maioria das paróquias está presa a uma 

estrutura que não favorece a missionariedade, sendo que muitos párocos não estão 

preocupados em mudar a situação, demonstrando pouco interesse pela continuidade da 

missionariedade paroquial. Ao que parece, poucos acreditam em mudanças consistentes nesse 

âmbito, e desta forma todo o processo das Missões Populares Redentoristas já começa em 

desvantagem. Assim, foi se tornando cada vez mais patente a necessidade de um reforço, de 

âmbito eclesial, no tangente à perseverança missionária da paróquia, posto que a mudança 

implica dimensão estrutural de ação e de mentalidade. 

 

No contato com o Documento de Aparecida, foi possível identificar pistas importantes 

sobre o assunto, em especial quando este se coloca como uma oportunidade  para que todas as 



 12 

paróquias sejam missionárias (cf. DAp 173), o que leva a entender que a Igreja na América 

Latina e Caribe está aberta e confiante na possibilidade da missionariedade paroquial, 

apontando metas para a ação que ajude a reformular a estrutura paroquial, a fim de que se 

torne uma rede de pequenas comunidades, suscitando e fazendo discípulos missionários de 

Jesus em comunhão (cf. DAp 172). É uma convocação à setorização da paróquia em unidades 

menores, para que nos setores haja grupos de família, tendo à frente a animação e 

coordenação de uma equipe de leigos (cf. DAp 372; 403; 406; 413; 458; 505; 508; 513-518). 

 

José Comblin, num artigo publicado na Revista Vida Pastoral1, pergunta quem vai 

colocar em prática o Projeto de Aparecida, já que todas as mudanças sempre vieram a partir 

de pessoas novas, nunca das lideranças ou estruturas instaladas. Essa é uma questão 

pertinente, mas requer um complemento, pois, além do questionamento sobre quem o 

colocará em prática, é também necessário indagar como isto será feito. Implantar um projeto 

missionário na paróquia exige esforço de todo o povo de Deus, do qual faz parte o bispo e os 

padres; mas adentrar nesse processo, que deve ser permanente, engloba profetismo, abertura 

ao novo, criatividade, conversão, testemunho de vida moral-religiosa e comunitária, em outras 

palavras, muito trabalho. Exige conversão, abertura para modificar mentalidade e estruturas. 

Havendo conversão, não haverá problemas em se instalar a reestruturação (cf. DAp 365; 384; 

454; 537; 538). 

 

Aparecida, como voz da Igreja na América Latina e Caribe, dá grande sinal de 

esperança2, confiança e desejo de que a paróquia passe por essa mudança e seja missionária. 

Assim, não é somente um grupo de missionários que pregam missões populares que anseia 

por uma paróquia missionária, mas é a Igreja que admite essa necessidade. O grupo 

missionário coloca-se como subsidiário para que o projeto vá sendo implantado e aconteça de 

fato. 

  

Inspirado nesta abordagem surgiu o intento desta dissertação de mestrado, com vistas 

a pesquisar e refletir sobre o assunto. No decorrer das aulas exigidas para obtenção dos 

créditos necessários, as ideias foram se tornando mais claras e consistentes. Da mesma forma, 

as reuniões de apresentação do projeto, estipuladas pelo curso, fizeram-se importantes, 

                                                 
1 COMBLIN, José. O projeto de Aparecida. In: Vida Pastoral. São Paulo, ano 49, n. 259, p. 3-10, Jan./fev. 2008. 
2 Essa esperança iniciou no pós Concílio Vaticano II, se aprimorou nas decisões conciliares, foi retomada com 

afinco na Evangelii Nuntiandi e em tantos outros documentos do Magistério e nas Conferências Gerais do 

Episcopado latino-americano. 



 13 

porquanto deram ensejo a questionamentos apropriados para gerar amadurecimento e 

confiança. Juntamente com o orientador, o Sumário foi sendo elaborado. A bibliografia foi 

sendo apreciada, situada para cada capítulo, lida e fichada. Desse modo, a composição das 

ideias e dos capítulos foi se tornando mais fácil. A fidelidade ao sumário permitiu a 

elaboração de um texto pertinente, pois forneceu certa delimitação que evitou dispersão e 

permitiu fidelidade ao objeto da pesquisa. 

 

É importante deixar claro que esta dissertação não tem a pretensão de criar um método 

fixo ou dar receitas prontas para que essa missionariedade aconteça. Tampouco fazer apologia 

das Missões Redentoristas. Mas buscar alternativas que ajudem a paróquia crescer em sua 

ação missionária, com o auxílio das Missões Redentoristas, à luz do Documento de 

Aparecida. O objeto de estudo é a ação missionária da paróquia e dentro dela, a partir de duas 

questões básicas. A mais geral: A paróquia pode ser missionária? Sob que condições? E 

outra: as Missões Populares Redentoristas, à luz de Aparecida, podem contribuir para isso? 

Estas premissas fazem supor que a paróquia é renovável, mesmo com toda a carga de crítica e 

desconfiança que carrega no seu longo itinerário histórico. 

 

A metodologia de trabalho obedece a uma abordagem analítico-reflexiva, partindo de 

uma pesquisa histórico-teológica em obras de autores que ajudam a refletir sobre os temas de 

cada capítulo. Desde o início, foi estipulado que a dissertação se desenvolveria em quatro 

capítulos, a fim de abranger várias dimensões importantes para se entender a trajetória 

missionária da Igreja, até atingir a paróquia. No primeiro capítulo são utilizadas várias obras, 

três delas tomadas como base de estudo e de referência primária. A primeira é a História 

Teológica da Igreja Católica, de Ghislain Lafont, que percorre o itinerário da teologia da 

Igreja, seguindo a evolução da reflexão cristã desde as origens até a contemporaneidade. 

Ajuda a entender o modo como o pensamento teológico cristão foi se formando e se 

estabelecendo nos períodos históricos. Mostra uma ação teológica eclesial em constante 

movimento. A segunda é a Missão Transformadora, de David Bosch que, pela visão de um 

teólogo protestante, faz um estudo e abordagem de cinco paradigmas que se estabelecem na 

história e na teologia da missão, desde os primórdios até a época contemporânea. Essa obra 

ajuda a entender a teologia da missão de um modo abrangente e mostra que no itinerário 

missionário da Igreja os paradigmas mudaram, sendo que a época atual não está ilesa de 

também sofrer mudanças. A terceira obra é o primeiro volume da História do Movimento 

Cristão, de Dale Irvin e Scott Sunquist, que apresentam os meandros da ação missionária 



 14 

cristã, desde os primórdios até a metade do século XV. Mostram que a missão eclesial se dá 

de modo diverso e plural, sob várias perspectivas. Colaboram na obra uma equipe de 

conselheiros protestantes, pentecostais, católicos e ortodoxos versados em sociologia, história 

e teologia, proporcionando uma perspectiva global sobre o assunto. 

 

O teor desse capítulo esclarece como a Igreja viveu e vive uma ação missionária 

multifacetada, fazendo-se missionária e integrando-se aos contextos, situações e novas 

maneiras de ser. Do doméstico ao institucional; da casa para o templo; da simplicidade ao 

poder; de anunciadora do Reino para anunciadora de si mesma. Cresceu em número, perdeu 

em qualidade. Estendeu-se pelos séculos e chegou ao século XXI em crise de identidade 

missionária. A perplexidade diante das transformações do mundo levou sua ação a buscar 

dinamicidade e conversão, até que no Concílio Vaticano II se coloca a refletir sobre si mesma 

olhando para o mundo. Mudou seu olhar missionário e teor teológico-pastoral, procurando se 

reconfigurar, a partir de um rosto mais profético, voltado para a pessoa, a comunidade e a 

sociedade, porém ainda está carente de novas iniciativas e mudanças. Assim, a hipótese deste 

capítulo é: a Igreja, uma vez mais, outra vez menos, de um modo ou de outro, nos seus 

contextos históricos, procurou manter sua missionariedade. 

 

No segundo capítulo, que reflete a missão no contexto paroquial, a pesquisa utiliza 

várias obras, mas quatro são tomadas como referenciais primários e permitem entender como 

se dá a missão no itinerário da paróquia. A primeira é a Teologia da cidade, de José Comblin, 

que expõe sobre a caminhada da Igreja e da paróquia no seu contexto urbano histórico-

teológico, desde seu aparecimento até a contemporaneidade. A segunda é Paróquia, 

Comunidades e Pastoral Urbana, de Antonio José de Almeida, que enfoca o tema da 

paróquia e sua inadequação face à realidade urbana, buscando contribuir com a evangelização 

na cidade. Faz uma análise da paróquia num cunho histórico, sociológico e teológico, 

descrevendo como ela foi se apresentando em seu itinerário e como foi sendo construída no 

decorrer dos séculos. Há também algumas propostas para uma ação pastoral mais abrangente, 

chamando a atenção para os desafios da pastoral atual. A terceira é Paróquia e Comunidade 

no Brasil, organizada por Fernando Torres-Londoño que, numa perspectiva histórica e 

mencionando vários artigos de diversos autores, aborda a história da paróquia no Brasil, 

examinando o seu significado dentro da realidade brasileira, em seus desdobramentos 

históricos, pastorais e sociais. Em suma: um modo de olhar o passado em busca de dar 

respostas ao presente da paróquia no Brasil. A quarta obra: Gênese das CEBs no Brasil, de 



 15 

Faustino Luiz Couto Teixeira, esclarece sobre os elementos que constituíram as CEBs no 

Brasil e sua legitimação eclesial. Embora trate de modo específico das CEBs, mostra  também 

as experiências de reestruturação pastoral e os movimentos que ajudaram a preparar o 

Concílio Vaticano II, bem como a renovação eclesial que foi acontecendo no pré e pós 

Concílio. Além dessas obras, são citados documentos do Magistério que proporcionam 

melhor visão sobre o que se pensa em termos de Igreja na esfera universal, sobre a paróquia e 

seus delineamentos. 

 

No decorrer deste segundo capítulo, é possível perceber que a ação missionária cristã 

partiu de comunidades de fé que se reuniam nas casas, orientadas por discípulos e 

missionários, adentrando pelo século IV e se organizando em estruturas paroquiais, com 

características feudais e administrativas. Adota uma mentalidade burocratizada, uniformizada, 

de estrutura piramidal e institucional, passando a pregar para si mesma, numa dinâmica 

sedentária, intra eclesial e pouco profética. Assume caráter doutrinário, centralizador, 

disciplinador, autoritário e de estrutura estável. No século XX buscou se reestruturar, e no 

Concílio Vaticano II reconsidera suas origens, dando importância à comunitariedade, 

presença social, promoção humana e corresponsabilidade de todos. No pós-Concílio é 

chamada a ser espaço de pequenas comunidades, suscitando e formando discípulos 

missionários para agirem na sociedade pela mensagem do evangelho. Vislumbra-se a 

paróquia numa profunda dimensão missionária, mas é preciso que esta se entenda a partir da 

missão e para a missão, envolta pela comunitariedade e discipulado. Tal hipótese acompanha 

todo o segundo capítulo. 

 

O terceiro capítulo reflete sobre as Missões Populares Redentoristas e outros modelos 

de missões populares no Brasil. Várias obras subsidiam a sua elaboração, tais como: A 

História da Igreja no Brasil, de vários autores, inclusive Eduardo Hoornaert, obra sobre os 

movimentos missionários e as Santas Missões no Brasil Colônia. O artigo Elementos para a 

História do Catolicismo Popular e a obra: A Igreja Católica na Formação da Sociedade 

Brasileira, de Riolando Azzi, enfocam a formação da religiosidade no Brasil, permitindo que 

se conheça melhor a ação da Igreja na realidade brasileira. Quanto à questão sobre as Missões 

Populares Redentoristas, duas obras foram importantes: Evoluzione e Definizione del Método 

Redentorista, de Alfonso Vincenzo Amarante e Historia de la Congregacion del Santisimo 

Redentor, de Francesco Chiovaro. Ambas mostram como foi sendo estruturado e processado o 

método das Missões Redentoristas nos seus primórdios. Para compreender as Santas Missões 



 16 

Populares (SMP), foi importante utilizar a obra Santas Missões Populares, de Luis Mosconi. 

Outra obra que traz elementos consistentes para uma reflexão sobre as missões populares no 

Brasil, inclusive a dos Redentoristas, é: Memória, Projeto, Seguimento. Engloba o resultado 

das reflexões do segundo Seminário Nacional sobre Santas Missões Populares, realizado em 

Belo Horizonte no ano de 2007 e lançado pela CNBB. Em todo o capítulo é utilizado o 

Documento de Aparecida, em especial quando se estabelece relação entre ele e as Missões 

Populares Redentoristas. 

 

Torna-se, assim, possível observar que a Missão Popular Redentorista seguiu um 

processo que transformou seu método, passando de doutrinador, sacramentalizador e 

moralizante, próprio da prática tridentina, para um método que visa a uma paróquia 

setorizada, integrada e integradora, criativa, participativa, em formação permanente, 

predisposta à união entre fé e vida, conforme propõem as reflexões a partir do Vaticano II. 

Cresceu sustentando o desejo de integrar todas as atividades pastorais paroquiais numa única 

ação missionária, tendo em vista uma eclesiologia de comunhão, que valoriza a diversidade 

dos ministérios nas comunidades, explanando uma teologia de Reino de Deus presente na 

história. Sob este prisma, suscita a ação de setores, grupos e lideranças na paróquia e, num 

processo de aprimoramento, admite que as lideranças podem ser discípulos missionários e os 

grupos podem constituir CEBs. Isso exige reflexão sobre ações e processos. Tal referencial 

mostra que o método das Missões Populares Redentoristas à luz de Aparecida pode 

contribuir com a missionariedade da paróquia. Esta hipótese configura o desenvolvimento do 

terceiro capítulo. 

 

O quarto capítulo mostra que a possibilidade missionária da paróquia se expressa na 

dinâmica em ser comunidade, espaço de comunhão, de formação de discípulos missionários e 

união de carismas (cf. DAp 164-175). Nesta temática, alguns títulos se destacam. O primeiro é 

a obra de Alberto Antoniazzi: Por que o panorama religioso do Brasil mudou tanto? O autor 

faz uma análise do panorama religioso do Brasil, para compreender as mudanças que 

acontecem a partir desse ambiente, mostrando a dificuldade, por parte da Igreja, em enfrentar 

os desafios das grandes cidades e periferias. As duas obras seguintes são: A Igreja Perplexa e 

A Igreja do Futuro e o Futuro da Igreja, de Agenor Brighenti, que permitem perceber os 

caminhos da Igreja atual, numa perspectiva de Igreja no futuro, e fornecem pistas 

consideráveis para se pensar e refletir sobre a existência de uma crise marcada por desafios e 

pela exigência de uma renovação que, de certo modo, também converge para a paróquia. O 



 17 

artigo de Victor Codina, A Missão como Renovação Eclesial, do conjunto da obra A Missão 

em Debate, lançada pela Ameríndia, expressa a necessidade de mudança das estruturas para 

que haja mudança eclesial, tornando-se, pois, necessário que se conceba um processo de 

conversão pastoral. O Documento de Aparecida, largamente trabalhado neste quarto capítulo, 

aponta caminhos e tece afirmações consideráveis para que a missionariedade da paróquia se 

faça realidade. Aparecida ajuda a entender que uma paróquia adentra na missionariedade 

quando gera processos de comunidades de discípulos, não apenas de fiéis. Neste ponto, fica 

também evidente a contribuição de minha experiência pessoal como coordenador da Equipe 

Missionária da Província Redentorista do Paraná, constituindo uma das bases para 

diagnosticar os desafios e buscar possibilidades e soluções.  

 

Assim, para a paróquia ser missionária, torna-se importante desencadear processos de 

comunidades cristãs vivas, superando posições fixas e pré-determinadas, diferente do que 

atualmente acontece na maioria das paróquias: paralisadas, sem ardor missionário. A vivência 

comunitária da fé pelo discipulado é condição imprescindível para uma Igreja em estado 

permanente de missão. A hipótese do quarto capítulo é que a paróquia pode ser missionária à 

luz de Aparecida, com a contribuição das Missões Redentoristas, desde que se torne 

comunidade de comunidades que suscitem, formem e interajam com os discípulos 

missionários, passando por mudanças, tanto na estrutura quanto na mentalidade. 

 

As hipóteses de cada capítulo confluem para a tese central deste estudo, a saber: o 

método das Missões Populares Redentoristas à luz de Aparecida é um instrumento apto para 

contribuir com a Igreja Local, criando paróquias missionárias. 

 



 18 

2  ITINERÁRIO DA TEOLOGIA DA MISSÂO NA HISTÓRIA DA IGREJA 

 

 

Investigar o itinerário histórico-teológico-missionário da Igreja ao longo de seus dois 

milênios contribui para se identificar a teologia da missão de cada período, confirmando que a 

Igreja, apesar das dificuldades e infidelidades, sempre buscou ser missionária. Revisitar o 

passado, mantendo fidelidade ao presente e visão prospectiva, permite perceber a Igreja como 

testemunha incansável da Boa Nova a todos os povos em todos os tempos. 

 

A classificação de épocas presente neste capítulo foi inspirada em Hans Küng1, que 

estabelece a teologia em seis períodos históricos, estipulando para cada período paradigmas 

(cf. BOSCH, 2002, p. 227). Nesta pesquisa são destacados fios condutores da ação 

missionária em cada um desses períodos, sem a pretensão de que sejam paradigmas2, mas 

referenciais teológicos em cada época, levando a considerar que a missão, por desenrolar-se 

num processo histórico, que é dinâmico e mutável, acontece de modo diferente entre as 

épocas. O modelo-base de uma época pode parecer estranho e incompreensível em outra, 

determinando ações plurais não estáveis. Desse modo, os períodos históricos eclesiais revelam 

diversos modos de ação missionária, com características próprias, avanços, limites, mostrando 

também, subjacentes, diferentes teologias ou modelos teológicos de missão.  

 

 

2.1 0 PERÍODO MISSIONÁRIO PRIMITIVO (SÉCULOS I - II) 

 

 

  Desde que surgiu entre os judeus, o Cristianismo se apresenta como caminho de 

salvação, tendo como princípio o Reino de Deus que se dá no testemunho de fé pessoal e 

comunitária na pessoa de Jesus (cf. LAFONT, 2000, p. 11). Essa missão foi assumida e 

                                                 
1 Não tivemos contato direto com a obra de Hans Küng, somente através de David Bosch (cf. BOSCH, 2002, p. 

235). Mas, a obra onde Hans Küng contempla a periodização da teologia foi traduzia em português: KUNG, 

Hans. Teologia a Caminho: Fundamentação para o diálogo ecumênico. Paulinas, 1999, p. 155. Não foi 

trabalhado necessariamente os paradigmas apontados por Küng e nem sempre as datas da subdivisão condizem. 

A decisão de utilizar tal periodização se justifica por se adequar melhor à tentativa de refletir o itinerário da 

missão na história da Igreja.  
2 A palavra paradigma vem do grego “parádeigma”, sendo a representação de um padrão (ou modelo) a ser 

seguido; em si, uma referência inicial como base de modelo para estudos e pesquisas. Disponível em: 

<http://pt.wikipedia.org/wiki/Paradigma>. Acesso em: 08 dez. de 2010. 

 

 



 19 

continuada pelos discípulos de Jesus, que vivem e atuam a partir de uma comunidade e se 

deparam com avanços, obstáculos, vitórias e dificuldades em sua ação, num mundo estranho e 

às vezes hostil ao que anunciavam. Tal dinâmica acontece num processo de fé, histórico, 

conflituoso e relacional. Uma ação permanente de adaptação a contextos, convivência e 

diálogo com muitas situações e culturas.  

 

Nesse primeiro período, pode-se dizer que o pilar da ação missionária é a comunidade 

cristã, pois o teor comunitário prepondera sobre o institucional e a teologia acontece na e em 

vista da comunidade. A comunidade torna-se um espaço teológico e a reflexão é orientada 

pela comunhão. O Novo Testamento é prova disso.  

 

Na ação missionária desse período, a comunidade cristã atua com vistas ao Reino de 

Deus no mundo. Embora tivessem limites e enfrentassem problemas, viviam um só coração e 

uma só alma (cf. At 4, 32). Um ideal de vida mantido pela fidelidade à pessoa de Jesus, 

comunhão fraterna, testemunho de vida, anúncio querigmático, serviço e profecia. A 

comunidade era apoio e alavanca para que os primeiros se lançassem na missão em Israel, 

depois no mundo. No início, próximos ao judaísmo, não houve problemas, pois o judaísmo 

tinha um grau de pluralismo que permitia aos cristãos existirem como um grupo entre muitos 

e prestarem culto no templo e nas sinagogas (cf. BOSCH, 2002, p. 64). 

 

Nesse contexto, envolto pela diversidade cultural - judeu, grego, romano –, os cristãos 

demonstraram a possibilidade de unidade na pluralidade, pela vivência comunitária, e 

causaram impacto na sociedade. Eram notados porque não faziam acepção étnica, cultural, de 

classe social ou de gênero: “A atração do cristianismo consistia no fato de ser um monoteísmo 

ético, sem regras restritivas e anticulturais” (LINDERBERG, 2008, p. 24). Os três pontos de 

destaque da ação missionária dos primeiros séculos são: testemunho de vida pessoal e 

comunitária, teor comunitário na propagação da fé por outras culturas, e unidade comunitária 

na mensagem de Jesus. 

 

A experiência comunitária rompia com o “apartheid” étnico. Todos poderiam ser 

cristãos. Viver a fé, o testemunho, a comunhão e transcender as diferenças étnicas são fatores 

que marcaram profundamente a expansão e a identidade da missão. Foi o primeiro rosto 

missionário que a Igreja apresentou ao mundo. 

 



 20 

 

2.1.1 A Expansão Missionária e a Parusia 

 

Por trás do rosto missionário da comunidade cristã estava a fé na crença de que Jesus 

voltaria num futuro muito próximo, gerando a iminência da Parusia
3
 e a necessidade de 

apressar o anúncio da Boa Nova e do Reino, limitando a ação missionária ao povo de Israel, 

sem conceber a missão fora dele. A comunidade estava fechada num contexto e tinha receio 

de deixá-lo: “Abandonar Israel agora significaria ser infiel à intenção de Jesus” (BOSCH, 

2OO2, p. 65). 

 

Dois elementos significativos mudam essa visão: a demora da parusia e o grupo dos 

helenistas cristãos4. A demora da volta de Jesus leva a uma “reinterpretação da parusia” 

(SUESS, 2007, p. 25) e influencia a missão, causando dois efeitos principais na ação 

missionária: a expansão do espaço territorial de evangelização e o encontro com outras 

culturas. Tais efeitos se justapõem, pois a saída do território aconteceu a partir da realidade de 

se ter mais tempo para falar da Boa Nova e implantar o Reino de Deus, levando missionários 

a outros lugares e povos, numa relação mais profunda com outras realidades culturais. Agora 

dispunham de tempo e meios para melhor constituírem a missão (cf. LAFONT, 2000, p. 14).  

 

O grupo dos helenistas foi responsável por traduzir a mensagem de Jesus para o grego, 

levando o querigma cristão ao mundo greco-romano (cf. BOSCH, 2002, p. 65). Ao contrário 

dos judeus, acreditavam que a orientação dos que tinham fé em Jesus não se dava pela lei, e 

sim pelo espírito. Tal concepção, unida à demora da Parusia, gera a ideia de combate 

espiritual e da graça divina no tempo e na realidade, num processo de progressão espiritual até 

a imortalidade. Essas ideias ajudaram a atenuar a tendência missionária escatológica, muito 

presente na comunidade cristã. Críticos ao templo e à lei começaram a repensar a circuncisão 

e a observância da lei ritual. Isso expande o campo missionário, estendendo o anúncio aos 

desprezados, samaritanos, gregos e a outros espaços fora do território de Israel, tais como 

Síria, Fenícia, chegando até Antioquia (cf. BOSCH, 2002, p. 66), levando a perceber que o 

fechamento às doutrinas e contextos não são saudáveis à ação missionária evangelizadora.  

                                                 
3 “A palavra parusia vem do grego e significa “presença”, designava no mundo greco-romano a visita oficial e 

solene de um príncipe a um lugar qualquer. Os cristãos adotaram-na para significar a vinda gloriosa de Cristo 

(cf. 1Cor 15, 23ss). O termo não está necessariamente associado à sua ultima vinda e pode referir-se também à 

manifestação poderosa pela qual ele havia de vir para estabelecer seu reinado messiânico (a Igreja) sobre as 

ruínas do judaísmo [...]” (BIBLIA DE JERUSALÉM, 1995, p. 1883-1884). 
4 Eram judeus cristãos de língua e cultura grega, residentes em Jerusalém, grupo crítico em relação à Lei e ao Templo.  



 21 

2.1.2 Domus Ecclesiae: A Igreja5 de Casa  

 

O apóstolo Paulo agregou novos elementos à ação missionária dos primeiro séculos. 

Paulo pertencia a um grupo de judeus helenistas leais à tradição, hostis ao cristianismo e ao 

mundo pagão (cf. BOSCH, 2002, p. 164). Convertido ao cristianismo, não abandonou as 

concepções teológicas helenísticas, porém as ultrapassou. Inserido num ambiente urbano de 

realidade heterogênea e pluralidade cultural, auxiliou na expansão do cristianismo, pela 

cultura romano-helenista.  

 

Por ser judeu e viver num mundo urbano, conheceu a prática judaica de estabelecer 

associações em grandes casas e famílias que, em reuniões, decidiam ou abordavam vários 

assuntos. Levou essa experiência para o cristianismo, fundando comunidades cristãs 

missionárias em casas de pessoas conhecidas (cf. MEEKS, 1992, p. 47; 54) e criou a “igreja 

de casa”. Não seriam associações, mas um espaço de comunhão fraterna, de partilha, oração e 

vivência de fé em Jesus (cf. At 2, 42). Um convite explícito para se viver em comunidade, a 

partir da cotidianidade, usando os meios possíveis dessa realidade, e continuar o ensinamento 

de Jesus sobre o Reino. Fortalecidas, tais comunidades originavam outras. Esta estratégia 

mostra uma Igreja de iniciativas audazes, preocupada em atuar na realidade concreta, e fiel a 

Jesus. Uma ação missionária viva, plural, em desenvolvimento, aberta às mudanças e ao 

crescimento. 

 

O convívio doméstico mostra a Igreja como comunidade inovadora: baseada na 

convivência; valorização das diferenças; confronto com costumes, crenças e padrões de 

diversos povos. Um modelo missionário de diálogo cultural, comunitário, testemunhal, 

atrativo e de irradiação (cf. GOETH, 1974, p. 63). Novidade que nem sempre causava 

estranheza para os judeus e romanos. Uma Igreja envolvida com o mundo, por isso 

amplamente missionária. 

 

De grande importância nesse período é o princípio teológico do Batismo6, que 

identifica a pessoa com o Cristo e na comunidade, sem margens para separação (cf. Gl 3, 27). 

Compreende-se a pessoa como nova criatura, nascida pelo batismo, diferente do nascimento 

                                                 
5 Cf. item 3.1 desta dissertação. 
6 “A partir do dia do Pentecostes, a Igreja celebrou e administrou o santo batismo [...]. Os apóstolos e seus 

colaboradores oferecem o Batismo a todo aquele que crer em Jesus: judeus, tementes a Deus, pagãos [...]. O 

Batismo está sempre ligado à fé.” (CIC 1226). 



 22 

natural. O batismo confere identidade aos membros dessa comunidade pela fé na pessoa de 

Jesus e seu projeto missionário, não pelas diferenças de gênero, cultura, etnia ou sociedade. 

Quem sustenta essa nova criação é a comunidade cristã; por isso, para Paulo, qualquer 

segregação comunitária nega os princípios ensinados por Jesus (cf. BOSCH, 2002, p. 216).  

 

Entretanto, o fim último da missão não é a comunidade, mas a redenção do mundo 

pelo anúncio da Boa Nova e do Reino de Deus. A comunidade era a base e todos os seus 

membros efetivos tinham o dever missionário; testemunhavam e anunciavam de modo 

querigmático, impulsionando a missão, unidos na pluralidade7. Não estavam restritos a uma 

piedade interior, atos cultuais ou fechados em si, mas incumbidos de viver sua fé em Cristo, 

na cotidianidade da vida. Tal consciência missionária possibilita a transformação da 

sociedade.  

 

2.1.3 Missão e Martírio 

   

 Além de ser modelo e força de testemunho, o exemplo dos mártires tornou-se 

instrumento de expansão missionária para além das fronteiras das comunidades existentes. O 

fundamento do martírio8 para a comunidade cristã está no testemunho fiel à pessoa de Jesus, 

que morre por sacrifício supremo de amor, consumado na Cruz (cf. Jo 10, 10). No entanto, a 

atenuação escatológica e a ideia helenista de progressão do espírito trouxeram novas 

concepções de relação com Deus, que deixa de ser concebido de modo direto e atuante na 

história, o que gera o risco da fé basear-se em recompensas divinas, numa ideia de se fazer o 

bem para ganhar a imortalidade como prêmio. Mas, a forte e original concepção de martírio, 

como morte do cristão por aceitar a morte de Cristo num ato supremo de amor (cf. Jo 15, 13), 

prepondera como um testemunho de fé e um profundo ato de entrega interior e exterior, sendo 

considerado um milagre, por transcender a força normal do ser humano (cf. RAHNER, 1975, 

p. 938). Assim, a concepção do Deus de amor, anunciado por Jesus, ultrapassa a de que a 

morte gerada por uma atitude de fé e amor fosse regida pelo fanatismo puro ou obstinado, e 

ajuda a conceber o martírio como testemunho e realização total de uma fé. 

 

                                                 
7 Pontos resgatados pela Lumen Gentium (cf. LG 13).  
8 Mártires são os que se entregam à morte em nome da fé que defendem. Ser mártir é deixar-se configurar pela 

Paixão de Jesus, tornando-se “verdadeiro discípulo” de Jesus, que em nome da fé vai até as ultimas 

consequências, a morte. O mártir entrega sua vida em prol do povo, mostrando não preocupar-se somente com 

sua própria salvação, mas também com a dos irmãos, por isso, não somente edifica a Igreja, mas demonstra valor 

redentor, realizando uma obra de caridade fraterna (cf. DANIELOU; MARROU, 1983, p. 140-141).  



 23 

A teologia do martírio vai sendo fortificada por uma escatologia realista, baseada na 

ressurreição do corpo e na comunhão dos santos com Jesus para o reinado definitivo de Deus 

(cf. BOSCH, 2001, p. 248). Desse modo, o martírio se sustenta como anúncio profético de fé, 

baseado na fidelidade à pessoa de Jesus e no testemunho de sua mensagem. 

 

 

2.2 O PERÍODO MISSIONÁRIO PÓS-APOSTÓLICO (SÉCULOS III – V) 

 

 

As comunidades cristãs assemelham-se cada vez mais ao mundo que desejam 

conquistar pela fé (cf. BOSCH, 2007, p. 239) e ajudam a elaborar uma nova fase missionária, 

que pode ser chamada de pós-apostólica. A ação missionária dos dois primeiros séculos, 

baseada na pregação da Boa Nova do Reino e na vivência da fé em comunidade, que 

identificou o cristianismo e expandiu a missão, ganha novos elementos e novo rumo. A 

dificuldade em pregar aos judeus9, a insegurança instaurada pela perseguição e a 

sobrevivência como grupo religioso leva a refletir sobre outras possibilidades. Uma nova 

época se instaura, com outras ideias e parâmetros. Se no primeiro período destacou-se a 

importância da comunidade na ação missionária, neste se dá mais importância ao processo da 

Igreja como instituição, fio condutor deste período. 

 

2.2.1 Primeiras Transformações 

 

O testemunho, a comunidade e a unidade em torno de Jesus, provenientes do primeiro 

período, não impedem inserções dos valores de outras culturas. A dialética conceitual de 

noção de Reino, proposta central de Jesus, gera conflitos internos: às vezes entendida na 

comunidade como poder e domínio senhorio; outras, como Boa Nova dignificante das 

potencialidades imanentes e transcendentes. Com o tempo, a categoria de Reino cede lugar à 

de Igreja, que dará novo rumo à missão. 

 

Em perene relacionamento, a Igreja não fica estática e inflexível. Acompanham-na a 

tensão e a crise pelas perseguições. Não portadora da cultura, por vezes desprezada por 

                                                 
9 Houve dois acontecimentos catalíticos nesse sentido, um religioso-cultural com o problema da circuncisão dos 

gentios convertidos e outro sócio-político (guerra judaica). Depois da guerra os fariseus não toleraram qualquer 

abordagem no judaísmo. Os cristãos provindos do judaísmo tiverem de escolher entre a sinagoga e a igreja 

provocando um desânimo em pregar aos judeus (cf. BOSCH, 2002, p. 76).  



 24 

muitos cidadãos cultos do Império, pressionada por heresias10, olha para dentro de si, reflete, 

esclarece e ilumina os fundamentos de fé. Adota postura mais erudita para enfrentar os 

argumentos dos mestres gregos e hereges, ganhando mais respaldo na vida social urbana. Tem 

grande importância nesse processo a Escola Catequética de Alexandria, que no fim do século 

II, num processo gradual de transformação, insere o cristianismo de modo definitivo no 

helenismo, sendo este a primeira forma cultural introduzida no cristianismo: “a helenização 

equivalia à universalização” (BOSCH, 2002, p. 262). Clemente de Alexandria (150-215), 

Orígenes (185-253) e outros tiveram papel importante nesse processo e “ensinaram essa 

filosofia como propedêutica de uma primeira evangelização” (SUESS, 2007, p. 96). O 

objetivo era fazer os cristãos compreenderem sua fé, baseado no conceito-chave do grego: o 

conhecimento. Começaram a fazer frente aos filósofos que não eram cristãos. É o início da 

tradição do “erudito cristão”, utilizando praticamente os mesmos argumentos utilizados pelos 

gregos. “Mesmo antes de cessarem as perseguições e se declarar o cristianismo a única 

religião do Império Romano11, a Igreja já começava a ser portadora da cultura e uma presença 

civilizadora na sociedade” (BOSCH, 2002, p. 241). A partir de Constantino, tal processo seria 

selado e os cristãos começam a ascender socialmente, assimilando o sentimento helenístico de 

superioridade no saber, passando a dominar a vida urbana. A ação missionária passa a 

difundir a cultura, num sistema de cima para baixo, pois os que não fossem cristãos passariam 

a ser considerados inferiores. Começa a segregar e a agir de modo contrário aos primeiros 

séculos, tomando a cultura grega como padrão do anúncio do evangelho, em detrimento das 

outras. 

 

No primeiro momento, a missão voltava-se para a formação de comunidades 

evangelizadoras; neste segundo, preocupa-se com a administração de si mesma, torna-se 

menos evangelizadora e sua ação missionária toma por base uma só cultura. 

 

2.2.2 Missão e Império 

  

Após três séculos vivendo o martírio e a clandestinidade, os cristãos começam a 

respirar mais aliviados, quando Constantino proclama, em 313, o Acordo de Tolerância (Edito 

de Milão), reconhecendo o cristianismo, no interior do Império Romano, como uma religião 

                                                 
10 As heresias eram promovidas por razões intelectuais, morais, políticas ou ignorantes. Eram interpretações 

diferentes da fé daquilo que as Escrituras preconizavam. 
11 Isso somente veio a acontecer com Teodósio no ano 381. 



 25 

entre outras (cf. SUESS, 2007, p. 47). Surge uma nova perspectiva de missão de índole 

missionária entre duas forças antagônicas: missão da comunidade cristã e exercício político de 

poder institucional. A segunda prepondera, e então o cristianismo, perseguido por mais de 

dois séculos e sem pátria, começa a fixar-se e a se preocupar com a lei, e não com a graça; 

com a doutrina, não com a vida; com a instituição, não com o movimento missionário. A 

religião cristã, até então baseada no serviço, na comunitariedade, na fé em Jesus, passa a 

acumular uma série de privilégios e orienta a ação missionária para um conjunto entre o 

imperador e a Igreja, entre o político e o religioso.  

 

Toda a dimensão missionária sofre influência desse modelo, que inspira posição social 

elevada e acomodada. A missão fica centrada na Igreja (cf. BOSCH, 2007, p. 257). Sob as 

graças do poder de Constantino, que defendia a fé cristã para o mundo inteiro, as pequenas 

comunidades domésticas originárias passam a ser multidão, numa missão imperial que busca 

administrar, organizar e fortalecer a Igreja, mais do que converter pessoas para formar 

comunidades.  

 

Com a morte de Constantino, esse modelo se fortalece com Teodósio Magno (346-

395). Educado numa família cristã, publicou em 28 de fevereiro de 380 o Edito de Teodósio, 

colocando o cristianismo como religião oficial do Estado, e em 10 de janeiro de 381 se 

colocou contra os hereges (cf. PIERINI, 1998, p. 165). O Império torna-se cristão e o 

paganismo vai sendo sufocado, sobrevivendo somente entre alguns habitantes das povoações 

menos integradas, como camponeses e alguns filósofos. A Igreja ganha oportunidades para se 

desenvolver, mas sofre tentações e conflitos diante do poder que recebe. Agora, mais 

influente na sociedade, passa a reprimir os heréticos e não cristãos, qualificando a heresia 

como crime contra o imperador (cf. SUESS, 2007, p. 98). Passa a acreditar na indignidade do 

valor salvífico das religiões não cristãs, considerando-as como inferiores. Adquire dimensões 

para além da vida interna das comunidades cristãs e busca integrar cada vez mais o mundo a 

ela. O pensamento institucional gradualmente sobrepõe o comunitário, abrindo espaço para a 

chamada “Cristandade Medieval”.  

 

2.2.3 A Missão na Igreja Ortodoxa 

 

No ano 395, o Império Romano - dividido entre Oriente, com províncias ricas e 

populosas, e Ocidente, em decadência - vê o imperador Teodósio transferir seu quartel-



 26 

general de Roma para Bizâncio, no Oriente. Com tais mudanças e altamente atrelada ao poder 

imperial, a Igreja divide-se em romana e ortodoxa. 

 

No pensamento ortodoxo, a missão está completamente centrada na Igreja [...]. Isso tem 

também suas raízes na teologia oriental primitiva, onde se colocou uma ênfase cada vez maior 

na eclesiologia. Formou-se gradualmente a convicção de que a Igreja era o reino de Deus na 

terra e de que estar na Igreja significava o mesmo que estar no reino (BOSCH, 2007, p. 257).  

 

Tanto na dimensão ortodoxa quanto na romana, a Igreja se compromete ainda mais 

com o Estado, num sistema de cristandade que influi na missão e fortalece a ação conjunta 

entre o imperador e a Igreja. 

 

No lado ortodoxo há mais comprometimento entre Estado e Igreja, forjando o 

centralismo eclesial, tornando a Igreja meta da missão. Tal convicção fez crescer 

gradualmente a teologia de Igreja como Reino de Deus no mundo; fazer parte dela é estar no 

Reino. A Igreja passa a ser a mensagem proclamada, numa perspectiva de missão centrípeta, 

não centrífuga. A eclesiologia torna-se o fator determinante da missiologia, com o objetivo de 

chamar pessoas para a Igreja (cf. BOSCH, 2007, p. 257). Assim, todo missionário, para 

expressar unidade eclesial, não pode se lançar à missão sem ter o apoio e o envio da Igreja. 

Missão e unidade com a Igreja, nesse contexto, são inseparáveis. Tal concepção missionária 

cria a imagem de uma Igreja introvertida, nacionalista e despreocupada com os que estão fora 

dela (cf. BOSCH, 2007, p. 263). 

 

 

2.3 O PERÍODO MISSIONÁRIO MEDIEVAL (SÉCULOS VI – XV)  

 

  

O Segundo período destacou a ação missionária de uma Igreja que se firmava como 

instituição. Neste terceiro, destaca-se a ação envolta pela autoridade eclesial: “No período que 

vai da alta Idade Média até meados do século XII12, a prática do homem e das instituições é 

altamente hierárquica” (LAFONT, 2000, p. 83). Uma questão crucial para a missão, que 

                                                 
12 Para alguns historiadores, a alta Idade Média ocorreu entre os séculos V e XII, para outros, entre VI e XIII. 

Mas, toda a Idade Média é constituída pela formação e crise do feudalismo, que é relevante para esta pesquisa. 

David Bosch assinala que o termo Idade Média designa o período entre 600 e 1500 (cf. BOSCH, 2002, p. 265) 

que corresponde, de certo modo, à periodização designada nesta pesquisa. 



 27 

influenciaria os períodos seguintes, quando a sua busca passa a ser, portanto, a autoridade 

eclesial. 

 

Toda a Idade Média é marcada pela formação, sustentação e crise do feudalismo, cuja 

característica é criar uma sociedade estática, sem mobilidade social e hierarquizada entre 

senhores feudais, vassalos, suseranos, clero e servos. Os poderes político, jurídico e 

econômico concentram-se nas mãos dos senhores feudais. O clero detinha o poder religioso, 

nos mesmos parâmetros feudais que influenciaram a missão, conferindo-lhe um caráter 

hierárquico. 

 

A Igreja torna-se uma organização de grande influência e poder. Desfaz-se então do 

vínculo que mantinha com o judaísmo e aprimora sua relação com o poder imperial. Perde de 

vez sua característica comunitária originária, de não segregação, testemunhal, de comunhão 

fraterna, querigmática e profética. Adota a imagem de Igreja imperial13, onde a hierarquia 

detém o poder humano e espiritual. O povo apenas "pertence" à Igreja. A Igreja coloca-se 

como santa, imutável, poderosa, controladora e dominante da cultura. A possibilidade de a 

salvação acontecer somente pela Igreja torna-se a chave missionária; confirma-se a missão 

orientada de modo específico pela autoridade eclesial (cf. BOSCH, 2007, p. 270). 

 

2.3.1 Missão e Salvação 

 

O pensamento teológico medieval segue uma leitura específica dos denominados 

“Padres Fundadores”: Agostinho, Gregório Magno, Pseudo-Dionísio (cf. LAFONT, 2000, p. 

85). Todos têm grande influência, mas possivelmente a de Agostinho foi maior. Essa linha de 

pensamento permite a ação missionária voltar-se para a questão da salvação e da penitência. O 

pano de fundo é o mal; e os aspectos redentores da fé são marcados pela dor e sofrimento, 

ligados de modo direto à transgressão e reparação dos erros. Para não sofrer e para se salvar, 

deve haver remissão dos pecados pelo batismo e penitência. Os sacramentos necessitam da 

mediação sacerdotal e a salvação torna-se dependente disso. 

 

Essas categorias teológicas expressam a autoridade eclesial como mediadora da graça, 

salvação e perfeição de vida, e são transmitidas pelos ensinamentos da autoridade que 

                                                 
13 Tornando-se “Ecclesia Regina (rainha). A imagem de Jesus, o Bom Pastor, é eclipsada pelo panthokrator 

(Cristo Rei)” (BRIGHENTI, 2006, p. 25). 



 28 

ministra os sacramentos. Expõe-se explicitamente uma teologia de pecado, necessidade de 

salvação e orientada por um clero mediador dessa salvação. Uma ação que não evangelizava, 

só constituía fiéis. Agostinho já tinha consciência disso, e afirmava: “As mesmas multidões 

que enchem as igrejas por ocasião das festas cristãs também lotam os teatros nos feriados 

pagãos. Em última análise, a diferença entre as pessoas cristãs e as outras reside num único 

ponto: aquelas são membros da igreja; estas, não” (BOSCH, 2002, p. 269). 

 

   Se os sacramentos possibilitam a salvação, segundo o pensamento medieval, então as 

ações e atitudes e o compromisso de fé diante do mundo ficam em segundo plano, 

confirmando que a mediação e o poder são mais marcantes que o compromisso comunitário, 

missionário e profético. Dois elementos teológicos sobressaem dessa consciência: a 

individuação da salvação e a mediação desta pela autoridade eclesiástica. 

 

2.3.2 A Missão e os Reis Francos 
 

Os reis francos, convertidos ao cristianismo em sua forma católica14, têm muita 

influência na ação missionária, pois todos os povos que eles conquistavam eram obrigados a 

se converterem em cristãos católicos (cf. IRVIN; SUNQUIST, 2004, p. 404). 

 

O reino franco formou-se e expandiu-se sob duas dinastias: Merovíngios15 e 

Carolíngios16. A Merovíngia começa com o rei Clóvis, convertido ao cristianismo católico em 

496, e levou todos os francos a se converterem, criando uma rede de relações com seus 

vizinhos católicos: arianos17, visigodos e vândalos. Aliado à Igreja, se beneficiou do poder da 

autoridade eclesial e do nascente monacato18. 

 

                                                 
14 Destaca-se como “forma católica” porque havia também no cristianismo o arianismo, maniqueísmo, etc. 
15 Era denominada “Merovíngia” por serem considerados filhos do rei Meroveu, que conquistou e dividiu a Gália 

entre seus parentes, estabelecendo laços, conhecidos na Idade Média como suserania e vassalagem. Esse período 

compreende os séculos V a VIII. Foi o momento da formação do reino franco, de suas primeiras expansões 

territoriais e da aliança estabelecida entre o rei e a Igreja Católica Romana. 
16 Tal dinastia existiu entre os séculos VIII e IX. Foi o período do apogeu dos francos, da sua máxima expansão 

territorial e da tentativa de ressurgir, sob o governo dos francos, a autoridade de um império universal. 
17 Ariano difere do arianismo. É um grupo étnico indo-europeu, que se estabeleceu no planalto iraniano desde o 

final do terceiro milênio a.C. São também chamados de árias. 
18 Mais tarde, famílias nobres, para dispensar suas terras de impostos reais e preservá-las na família doavam 

grandes extensões de terras aos monges e indicavam familiares como abades. Esse uso pragmático dos 

monastérios assegurou laços fortes entre as elites e as propriedades monásticas. 



 29 

Mesmo obrigados a se converterem ao catolicismo, os povos conquistados não 

deixavam totalmente suas crenças, só as transpassavam para a forma cristã. Por isso, os 

merovíngios substituíam seus símbolos e heróis por símbolos e santos cristãos. Surge o culto 

às relíquias sagradas e peregrinações a lugares santos, influenciando a missão com uma 

religiosidade de devoção aos santos populares. Esse tipo de ação missionária batizava e 

convertia multidões, mas também não evangelizava. 

 

Após a morte de Clóvis, o reino franco foi sendo dividido por seus sucessores e se 

enfraquecendo, até chegar a Carlos Magno (reinou de 768 a 814), que retomou e ampliou os 

domínios francos, conquistando a maior parte da França, Alemanha, Áustria, Hungria e 

Balcãs (cf. IRVIN; SUNQUIST, 2004, p. 417). Pelo apoio papal que recebeu, cedeu terras à 

Igreja e conferiu crescente poder ao papa. Como agradecimento, o papa Leão III, no mês de 

dezembro do ano 800, o coroou imperador dos romanos, fazendo renascer o Império Romano 

do Ocidente, extinto desde 476, e iniciando então a dinastia Carolíngia.  

 

A Igreja aliou-se a Carlos Magno porque desejava a proteção de um soberano 

poderoso e cristão que possibilitasse sua expansão. Carlos Magno conduziu várias batalhas, 

conquistando muitas terras da Península Itálica, com a escusa de difundir o cristianismo: 

“Suas guerras estiveram lado a lado com campanhas de cristianização” (LE GOFF, 2007, p. 

51). No final do século VIII, derrotou os saxões e os obrigou a receberem o batismo cristão, 

do contrário enfrentariam a execução. Instituiu a pena de morte também para quem adorasse 

deuses tradicionais, não batizasse seus filhos, comesse carne na quaresma ou cremasse seus 

mortos. São os primeiros indícios de força e violência militar em grande escala para obrigar à 

conversão. A imposição do batismo gerava povos cristãos não evangelizados (cf. IRVIN; 

SUNQUIST, 2004, p. 418; 425). O latim passou a ser tomado como língua oficial da Igreja e 

tornou-se elemento unificador numa realidade onde havia muitos dialetos e línguas 

regularmente faladas. Para unificar as várias comunidades monacais nos territórios francos, o 

sucessor de Carlos Magno, seu filho Luis, o Piedoso, instituiu no ano 816 a Regra de São 

Bento como obrigatória, e nenhuma outra regra poderia ser usada (cf. LE GOFF, 2007, p. 55).  

 

A derrocada dos carolíngios foi acompanhada pela crescente independência e 

autonomia da nobreza agrária. O poder fragmentou-se, evidenciando a crise no império. Entre 

os séculos IX e X recomeçaram as invasões de outros povos contra a Europa já cristianizada. 

Vieram os húngaros, vikings e árabes, que trouxeram insegurança e empobrecimento, 



 30 

conduzindo os cristãos europeus a construir vilas fortificadas e castelos cercados com grandes 

estacas, o que gerou profunda crise, por um Estado incapaz de defender e organizar a 

sociedade, desencadeando a “Reforma Gregoriana19”.  

 

2.3.3 Missão e o Monasticismo 

 

Nesse cenário de Igreja institucionalizada, sem martírio, envolta pelo poder e 

feudalismo, existe a ação missionária dos monges, de grande importância no período 

medieval. Com suas origens na Igreja Oriental, nos desertos do Egito, no início do século IV, 

muito antes de criar raízes no Ocidente, traz como elemento chave de sucesso a vida eremítica 

de Santo Antão, e a cenobítica, baseada na regra escrita pelo egípcio Pacômio (cf. IRVIN; 

SUNQUIST, 2004, p. 205).   

 

2.3.3.1 A Ação Missionária dos Monges 

 

A figura do monge aparece como uma nova expressão de testemunho e profetismo 

irrestrito contra a mundanidade, e de missionariedade ousada. O monasticismo torna-se o 

portador do ideal e da ação missionária da Igreja. “Durante mais de sete séculos (século V ao 

XII) o mosteiro foi, não somente o centro da cultura e da civilização, mas igualmente da 

missão” (BOSCH, 2007, p. 284). Mosteiros se multiplicam, desenvolvendo a vida devocional, 

fraternal, solidária e desapegada do mundo. Quase sempre localizados na zona rural, foram 

criados para uma vida religiosa reclusa, mas de alta dimensão missionária. 

 

Os monges agem de modo ousado e eficiente, mas, por terem vida de clausura, 

precisam da sanção eclesial – episcopal ou papal – para missionarem fora dos mosteiros. Por 

isso, tornam-se como que “embaixadores” dos bispos, ajudando a incorporar pessoas à Igreja 

(cf. BOSCH, 2007, p. 251). 

 

Foi Gregório Magno20, ele próprio um beneditino, o primeiro a conceber a ideia de uma missão 

no exterior, planejada, quando enviou o monge Agostinho da Itália, centro do monasticismo 

beneditino, para o reino de Kent, nas Ilhas Britânicas, a fim de que iniciasse um 

empreendimento missionário entre os ingleses pagãos. Um século depois [...] a Igreja estava 

firmemente estabelecida na Inglaterra - não só por causa do projeto beneditino, mas também 

devido a numerosos missionários celtas em peregrinação (BOSCH, 2002, p. 288). 

                                                 
19 Cf. item 2.3.4.1 desta dissertação. 
20 São Gregório I (540-604) era monge beneditino e exerceu o papado de 590 até 604. 



 31 

 

Sancionados pela instituição eclesial, atuam na missão de modo livre, tornando-se 

assim “um dos mais importantes veículos para fertilização espiritual e intercultural no 

cristianismo” (IRVIN; SUNQUIST, 2004, p. 268). Com um ideal comunitário de perfeição, 

viviam segundo uma espiritualidade em longo prazo, nunca de sucesso imediato. Concebem a 

mentalidade imediatista como ilusão; e toda obra iniciada numa geração deveria continuar nas 

futuras, numa ação permanente e processual. De extraordinária resistência e poder de 

recuperação, mesmo que se destruíssem os mosteiros e matassem muitos monges, bastava que 

um sobrevivesse, e tudo se restabelecia. Na acepção profunda da palavra, eram missionárias 

essas atividades e atitudes (cf. BOSCH, 2002, p. 286).  

 

Os monges ajudam a retomar o elemento comunitário no emaranhado institucional e 

hierarquizado da Igreja e contribuem para o aparecimento de dois conceitos: vida comum, 

relacionada ao povo em geral; vida perfeita, relacionada aos mosteiros (cf. LAFONT, 2000, p. 

102). O segundo conceito mostra uma Igreja menos autoritária, mais testemunha, mística e 

transcendente. Alimenta a dimensão missionária eclesial e contribui para a passagem de uma 

ação predominantemente urbana para mais rural (cf. IRVIN; SUNQUIST, 2004, p. 324). 

Muitos monges lançaram-se à evangelização da Europa do Norte e do Leste. Alguns se 

tornaram bispos dos lugares onde missionavam. No século XIII, Tomás de Aquino dizia que o 

clero não era missionário, e sim os monges e mendicantes (cf. COMBLIN, 2008, p. 3). 

  

2.3.3.2 Os Monges e a Evangelização da Europa 

 

Dentre os monges no Ocidente destacam-se duas vertentes: celtas e anglo-saxões. Pelo 

lado celta21, o monge Patrício22 (+460) marca um novo método de expansão missionária, a 

partir da Irlanda. Era uma região ainda fora dos domínios do império romano, e ele fez com 

que a Irlanda se tornasse parte da Igreja católica sem ter sido antes parte do império romano. 

Pela rede de mosteiros, organizada a partir de Patrício, monges missionários partiam por toda 

a Europa, para levar a mensagem cristã (cf. IRVIN; SUNQUIST, 2004, p. 298). Os monges 

                                                 
21 Celtas eram povos organizados em múltiplas tribos que territorialmente ocupavam desde a Península Ibérica 

até a Anatólia. Destacam-se os belgas, gauleses, bretões, escotos, batavos, eburões, gálatas, caledônios e 

trinovantes. A maioria dos celtas foram conquistados e integrados aos domínios romanos. 
22 Patrício era originário da Bretanha e foi levado preso para a Irlanda. Fugiu da prisão e tornou-se monge. 



 32 

irlandeses foram os grandes evangelizadores dos povos germânicos. Do lado anglo-saxão23, o 

monge Bonifácio de Crediton (+754), chamado Apóstolo da Germânia, também influencia 

grandemente a Europa. (cf. BOSCH, 2002, p. 289).  Duas características da ação missionária 

aparecem: a ação dos monges celtas24 era menos eclesiástica, num apêndice não planejado de 

perambulação penitencial longe de casa; a dos anglo-saxões era mais eclesiástica e consistia 

em difundir o evangelho e atrair pessoas para a Igreja. 

 

Os monges liberados para a “missão externa” tinham seus meios e métodos, mas o 

objetivo era restaurar o mundo caído na ruína, não apenas corrigir ou somente visitar25. Do 

encontro dos monges anglo-saxões e celtas com outras culturas surgiram novos elementos, 

influenciando a cultura ocidental no modo de pensar e se posicionar diante da sociedade, pela 

literatura, comércio, alimentos, vestimentas26 e educação. É possível que até mesmo as 

grandes construções de templos e basílicas tenham sofrido essa influência. Muitos elementos 

desse encontro foram colocados a favor da fé cristã. 

 

Pelo grande número de conversões suscitadas pela missão dessa época, e com o 

pensamento de salvação pela mediação da autoridade hierárquica, a Igreja passou a receber a 

pessoa tão logo concordasse em ser batizada, sem inquirir sobre suas condições espirituais. 

Integrar-se à instituição tornou-se prioridade. O catecumenato, constituído de um processo de 

três anos para enfrentar as perseguições e o martírio, passou a ter menor importância, 

resumindo-se à breve preparação no tempo da Quaresma. Houve rápida expansão eclesial, 

agrupando multidões com vaga ideia sobre a vida cristã. Ganhou-se em quantidade, perdeu-se 

a qualidade (cf. CECHINATO, 2003, p. 77). O trabalho missionário dos monges e as vitórias 

conquistadas em nome da missão manifestam a convicção de que a clausura do mosteiro era 

uma possibilidade missionária, mas poderia visar somente à própria salvação; daí, a 

consciência missionária de salvar e servir. 

 

                                                 
23 Anglo-saxão é o resultado da junção entre os povos germânicos anglos, saxões e jutos, que se fixaram no norte 

e centro da Inglaterra, no século V. 
24 Os monges celtas tinham faziam peregrinações quase pessoais e passaram a uma ação mais missionária. Os 

monges anglo-saxões tinha uma ação evangelizadora e passaram a organizar as igrejas (cf. BOSCH, 2002, p. 

290). 
25 Como observa o Cardeal Newman, a respeito do monasticismo beneditino (cf. BOSCH, 2002, p. 288). 
26 Um exemplo disso é o uso do véu para as mulheres, que era comum entre as mulheres ascetas cristãs e foi 

adotado pelo islamismo (cf. IRVIN; SUNQUIST, 2004, p. 336). 



 33 

Ao final do primeiro milênio, o cristianismo expandiu-se de modo extraordinário pelo 

mundo, chegando “desde a China e a Índia no leste, passando pela Etiópia ao sul, a Rússia e a 

Suécia ao norte, até a Islândia no oeste” (IRVIN; SUNQUIST, 2004, p. 325). A missão dos 

monges inicia uma relação secular entre o papa e os religiosos, retomada de modo admirável 

no século XIII, com os franciscanos, e no século XVI, com os jesuítas (cf. LAFONT, 2000, p. 

103). 

  

2.3.4 Outras Respostas Missionárias no Mundo Medieval 

 

Além do monasticismo, quatro outros fatores podem ser enumerados como um tipo de 

resposta missionária no mundo medieval: a Reforma Gregoriana, as Cruzadas, os pregadores 

populares e os mendicantes. 

 

2.3.4.1 A Reforma Gregoriana 

 

Mais do que uma reforma eclesial, a “Reforma Gregoriana” revolucionou e 

influenciou altamente a sociedade, porque levou a Igreja ocidental a alcançar uma 

independência jurídica e administrativa dos reis, imperadores e senhores feudais, no final do 

século XI e início do século XII (cf. BERMAN, 2004, p. 66). Buscou restabelecer o poder 

papal e responder às desordens que se alastraram pela Europa, devido ao colapso do império 

carolíngio no século X, que gerou uma crise política, social e moral, agravada pela ambição 

material das aristocracias locais, que defendiam somente interesses particulares e eram donas 

da maior parte das propriedades de Igreja. Bispos, padres e monges estavam submetidos aos 

imperadores, reis e senhores feudais, não aos papas. 

 

O maior protagonista dessa Reforma foi o papa Gregório VII (papa entre os anos 1073 

e 1085), que levou a Igreja a reformular a si mesma e a sociedade, soerguendo-a num modelo 

burocratizado, uniformizado e piramidal, projetando uma hierarquia eclesiástica, que 

culminaria na Cúria Papal (cf. BERMAN, 2004, p. 67; 102). Contribuiu com esse processo a 

ação missionária dos monges que, entre os séculos V e VIII, se instalaram junto aos povos 

germânicos e no processo de evangelização inseriram elementos cristãos, mudaram o 

pensamento, tornando a Igreja uma instituição conhecida e confiável. Primeiro, na ação 

missionária introduziram o conceito de comunidade, que já era vivido pelas tribos, mas na 

versão cristã transcendia qualquer território. Segundo, tratavam os reis não como 



 34 

descendentes dos deuses, mas como seres humanos, iguais a todos e sujeitos à punição dos 

seus pecados. Terceiro, substituíram muitos mitos desses povos pela fé no Criador do 

universo, Pai de todos, que um dia veio ao mundo como Jesus Cristo. E, finalmente, 

ensinaram que a natureza é cuidada por Deus, livre da assombração de terríveis criaturas, 

como esses povos acreditavam, assim livrando-os do medo e possibilitando seu assentamento 

na terra (cf. BERMAN, 2004, p. 80). 

 

Sem isso, esses povos não teriam aceitado os argumentos do papa, o qual, 

juridicamente, detinha o título de “ministro de São Pedro”, enquanto aos reis e imperadores 

cabia o título de “ministros de Cristo”, com poderes religiosos indiscutíveis, vistos como 

líderes religiosos do povo. Somente no século XII foi atribuído ao papa o título de “ministro 

de Cristo”, forçando o imperador a renunciar ao mesmo (cf. BERMAN, 2004, p. 115; 119). 

 

2.3.4.2 As Cruzadas 

 

As Cruzadas27 são frutos maduros e consumados desse movimento papal e surgem 

após a derrubada do império persa pelo islamismo, que atingiu o império romano no Oriente. 

Diante dessa situação, em 1095, o papa Urbano II lançou um apelo às Cruzadas contra os 

muçulmanos, iniciando uma nova era no cristianismo mundial. Esse apelo se deu, em parte, 

por causa das mudanças políticas no mundo muçulmano, que impossibilitavam as 

peregrinações a Jerusalém (cf. IRVIN; SUNQUIST, 2004, p. 478). O papa as conduz e os 

cruzados as executam como derivações do ministério supremo do papado. 

 

Mesmo que muitos as considerem guerras missionárias, não podem ser qualificadas 

como tal, visto que o Papa Urbano II não pensou em converter os muçulmanos numa ação 

militar, e sim aniquilar o islamismo, antes que suplantasse a Igreja (cf. BOSCH, 2002, p. 

277), assim como preservar os lugares santos. A preocupação não era converter fiéis, mas 

afirmar o poder da cristandade ocidental, porque eram sancionadas pela Igreja, consolidavam 

a autoridade do papa e tinham como indulgência a remissão dos pecados. Tornaram-se 

símbolo de unidade entre o Oriente e o Ocidente, porque os cruzados partiam em socorro dos 

outros, na visão da Jerusalém que precisava a todo custo ser libertada (cf. LAFONT, 2000, p. 

101). 

                                                 
27 As Cruzadas permaneceram no horizonte da cristandade desde Urbano II até seu ocaso em Acona, com o papa 

Pio II (1464) (cf. LAFONT, 2000, p. 101). 



 35 

 

2.3.4.3 Pregadores Populares e Ordens Mendicantes 

 

Os pregadores populares28 surgiram a partir do crescimento das cidades europeias entre 

Itália e Escandinávia, nos séculos XII e XIII. Viviam práticas penitenciais e sentiam forte 

chamado à conversão, como por exemplo os cátaros ou albigenses. A Igreja, ameaçada em sua 

autoridade, busca controlar essa onda eufórica de pregadores e movimentos e, a partir de 

1184, por iniciativa do papa Lúcio III, instala-se a Inquisição (cf. PIERINI, 1998, p. 116), 

para combater o sincretismo, averiguando e punindo heresias, feitiçarias, bigamias, sodomias 

e apostasias. 

 

No mesmo contexto, as Ordens Mendicantes tentam responder de modo missionário a 

uma prática eclesial que atuava distante dos pobres. Franciscanos e Dominicanos são seus 

arautos. Orientam a missão para a pobreza, buscando mostrar um Cristo pobre numa Igreja 

dos pobres. Unidos ao corpo eclesial, mostram estilo missionário de testemunho, desapego, 

solidariedade e confiança na providência divina. Sua base é a radicalidade da pobreza e vivem 

a ação de modo comunitário. Não combatem diretamente a opulência e a autoridade eclesial, 

mas fazem do testemunho de vida desapegado a bandeira para evangelizar o povo e a Igreja, 

questionando a riqueza e a elitização eclesial. Esse estilo pessoal e comunitário, unido à 

autoridade eclesial, ganhou apoio dos papas da época, como Inocêncio III e Honório III, que 

viram nele a voz do Espírito29. 

 

Dedicaram-se à pregação e ao testemunho, anunciando o Evangelho com simplicidade. 

Tratam temas morais e de virtudes e falam da imitação de Jesus. Tornam-se animadores 

espirituais nas cidades medievais. Viajam de um lugar a outro, com fervor missionário. 

Organizam-se diferentemente dos monges, pois não tinham a autonomia que o mosteiro 

possuía, e montam províncias para estarem mais disponíveis para a Igreja. Essa flexibilidade, 

                                                 
28 Tais pregadores rejeitavam a forma de viver dos sacerdotes e dos monges daquele tempo, acusando-os de 

terem traído o Evangelho e de não praticarem a pobreza, a exemplo dos primeiros cristãos. Era um movimento 

contra o ministério dos bispos e por isso sofreram muitas retaliações. 
29 Aos pregadores mendicantes é preciso acrescentar os teólogos escolásticos que surgiram no século XII e 

amadureceram no XIII, assumindo a responsabilidade de organizar o conhecimento humano global num sistema 

inteligível. Interessavam-se pelas questões filosóficas universais e as verdades reveladas pelo cristianismo. 

Destacam-se Anselmo de Cantuária (1033-1109), Pedro Abelardo (1079-1142), Pedro Lombardo (1100-1160), 

Tomás de Aquino (1225-1274), Boaventura (1221-1274), Duns Scotus (1265-1308) e Guilherme de Ockham 

(1280-1349).  “Muitos afirmaram que esta foi a mais brilhante época que a teologia ocidental jamais conheceu” 

(IRVIN; SUNQUIST, 2004, p. 507).  



 36 

possibilitando o aparecimento das “missões específicas” de cada ordem, levando-as à África 

Setentrional, Oriente Médio e norte da Europa, renovou o dinamismo missionário.  

 

 

2.4 O PERÍODO MISSIONÁRIO MODERNO (SÉCULOS XV - XIX) 

  

 

A Modernidade aparece quando os valores resultam do julgamento teórico e prático da 

razão, ou seja, da decisão responsável da liberdade humana, sem interferência imediata de 

valores de instituições. Ocorre uma tomada de consciência quanto à autonomia e liberdade 

humana, enquanto o cristão procura, em si mesmo, as linhas do conhecimento e da razão. O 

ser humano moderno se opõe consideravelmente ao hierárquico (cf. LAFONT, 2000, p. 114). 

Tem início a percepção de que não se pode mais conceber uma orientação vinda somente pela 

mediação eclesiástica. O homem começa a sair de uma posição de objeto da ação, para sujeito 

de transformação.  

 

Um conjunto de acontecimentos pontuou a passagem da Idade Média para a Moderna: 

a falência do sistema feudal; expansão das cidades; surgimento do mercantilismo; 

enfraquecimento e fragilização do ideal medieval e questionamento sobre a hegemonia das 

instituições. Enquanto na Idade Média as soluções e orientações dos problemas vinham pela 

teologia, agora vêm pela filosofia e razão, daí emergindo campos mais específicos no direito, 

economia, ciências e técnica. O teólogo da Modernidade é mais um especialista dentre outros. 

Instalam-se novos valores, que conduzem a um novo modo de pensar. 

 

A Igreja, fechada em si, não produziu um corpo de teólogos católicos capazes de 

enfrentar os valores e as disciplinas modernas; apenas buscou reafirmar sua autoridade, mas 

pela via da purificação eclesial, que marcou este período. Por isso, sua ação missionária 

baseia-se na conservação e manutenção do período anterior. É o que se vê confirmado na 

encíclica Mystici Corporis Christi (1943) do papa Pio XII, que fortalece a tendência de ser a 

Igreja uma “sociedade perfeita”, perseguida e aborrecida pelos usos e costumes do antigo 

paganismo e por cristãos que se deixam seduzir por aparências e falsas doutrinas30, ou são 

arrastados pelos atrativos e corrupção do mundo. 

                                                 
30 Dessas doutrinas destacam-se o racionalismo, naturalismo vulgar, falso misticismo, falso quietismo.  



 37 

 

 O intento é purificar-se do pensamento moderno e do protestantismo, mediante textos 

autoritários e sanções (cf. LAFONT, 2000, p. 216), o que acentuava o clima anticlerical já 

instalado. Aí o magistério eclesial concentra-se na afirmação da autoridade papal, na Contra 

Reforma, na doutrina e na moral. Há pouca abertura para a nova cultura que despontava e as 

transformações evidentes. Por isso, vigoram na missão os critérios teológicos estabelecidos na 

Idade Média, ou seja, urgência e mediação da salvação assegurada pelos poderes da hierarquia 

(cf. LAFONT, 2000, p. 156). A preocupação é com a universalidade, baseada na unicidade da 

salvação em Jesus, conduzida quase até o Vaticano II, que mudará a reflexão para um 

equilíbrio justo entre Igreja Universal e Igreja Particular. 

 

Para a ação missionária, cujo objetivo é reafirmar a doutrina e purificar a Igreja, a 

Modernidade traz dois referenciais importantes: o primeiro é pertinente à Reforma Protestante 

e à Contra Reforma Católica; o segundo implica a emancipação do ser humano e do mundo, 

em relação à teocracia reinante (cf. BRIGHENTI, 2006, p. 27), a que também se pode chamar 

de Iluminismo.  

 

2.4.1 A Reforma Protestante 

 

Quem deu corpo à Reforma Protestante foi Martinho Lutero (+1546), que fora monge 

agostiniano desde 1505. Os ambientes onde estudou31 levaram-no a romper com a hierarquia 

católica, em especial com o papa. No entanto, alguns elementos do protestantismo, mesmo 

que renovados, representavam uma continuação do que já caracterizava o modelo católico, 

dentre eles: a formulação doutrinária e a aceitação da relação entre Igreja e Estado (cf. 

BOSCH, 2002, p. 294).  

 

A Reforma Protestante32 mostra que a Igreja não está mais sozinha em sua ação 

missionária. Não subordinados à autoridade eclesial católica, os reformados buscam uma 

evangelização baseada nas Sagradas Escrituras, criando uma teologia missionária 

                                                 
31 Eventos como sua adesão à escola nominalista de Guilherme de Ockham; ter sido monge agostiniano; ter 

buscado uma formação teológica bíblica o levaram a romper com Aristóteles e Tomás de Aquino, cuja 

construção teológica baseava-se no fato que a fé, graça, Igreja e teologia estão acima da razão, da natureza, do 

Estado e da filosofia (cf. BOSCH, 2002, p. 293). 
32 Tal movimento tem suas raízes com João Wycliffe (1330-1384). Ele pregava mudanças na vida cristã e a 

pobreza apostólica como ideal da vida cristã, citando a bíblia como base dos argumentos (cf. IRVIN; 

SUNQUIST, 2004, p. 604). 



 38 

fundamentada em preceitos bíblicos e no sacerdócio de todos os fiéis. Todos são chamados à 

obra divina na dinâmica de fé como questão pessoal. Destacam-se pontos como: justificação 

pela fé, singularidade do pecado, dimensão subjetiva da fé, relação direta do crente com Deus 

(sem mediação), centralidade nas Escrituras e redescoberta da escatologia. 

 

O protestantismo, rompendo com a característica católica de pertencer apenas de modo 

formal e superficial à Igreja, busca uma mentalidade de conversão verdadeira. Esses traços 

acarretam importantes consequências para a compreensão e o desenvolvimento da missão do 

período posterior (cf. BOSCH, 2002, p. 297), pois, para preservar a Igreja, a ação missionária 

católica se colocaria numa atitude de crítica aos protestantes, reafirmação da autoridade 

institucional, dogmas, reforço do mecanismo de controle e normas doutrinais. Fixa a liturgia, 

para não contaminá-la com inserções protestantes; publica a Vulgata33 e o Index Librorum 

Prohibitorum34. Paralelamente à Reforma Protestante, em processo no século XVI, o meio 

católico também aprimora sua renovação35, empreendendo a Contra Reforma.  

 

2.4.2 A Contra Reforma 

 

A Contra Reforma é uma reação às transformações provindas do protestantismo e das 

novas realidades históricas. Seu centro é o Concílio de Trento (1545-1563), que tenta 

esclarecer alguns pontos fundamentais da fé, para confirmar e purificar a identidade católica, 

acentuando temas que os protestantes questionavam, tais como: centralismo e clericalização. 

Distinguem-se duas reações eclesiais que colaboram com o seu intuito de purificação: uma 

teológica, reafirmando as doutrinas tradicionais, e outra vivencial. A primeira confirma o 

ensino tradicional católico; deixa os dogmas papais quase em pé de igualdade com a Bíblia; 

                                                 
33 A Vulgata é a tradução da Bíblia para o latim. Foi escrita pro São Jerônimo entre fins do século IV e início do 

século V, a pedido do papa Dâmaso I. O nome vem da expressão vulgata versio, ou "versão de divulgação para o 

povo". Foi escrita num latim popular. A denominação Vulgata consolidou-se na primeira metade do século XVI, 

sobretudo a partir da edição da Bíblia de 1532, tendo sido definitivamente consagrada pelo Concílio de Trento. O 

Concílio estabeleceu um texto único para a Vulgata a partir de vários manuscritos existentes, o qual foi 

oficializado como a Bíblia oficial da Igreja. Disponível em: <http://pt.wikipedia.org/wiki/Vulgata>. Acesso em: 

12 dez. 2010. 
34 O Index Librorum Prohibitorum é uma lista de livros proibidos pela Igreja católica em 1559, no Concílio de 

Trento. São obras de filosofia, romance, teologia, etc, que se opunham à doutrina católica e foram tomadas como 

obras corruptoras dos fiéis. Na verdade, era uma reação contra o avanço do pensamento moderno e protestante. 

Foi abolida somente em 1966 pelo Papa Paulo VI. Disponível em: < http://pt.wikipedia.org/wiki/Index_ 

Librorum_Prohibitorum#cite_ref-2>. Acesso em: 14 dez. 2010. 
35 Fala-se em aprimoramento porque o primeiro momento de Reformas na Igreja católica começa por volta do 

século XI, com Gregório VII, buscando a purificação da Igreja e do clero; o segundo está vinculado à crise do 

século XIV e ao questionamento dos movimentos populares reformadores, seu evangelismo e radicalismo; o 

terceiro, no século XVI, é a retomada da Reforma pelo Concílio de Trento (cf. LAFONT, 2000, p. 109). 



 39 

afirma o direito de somente a Igreja interpretar as Escrituras; reafirma a doutrina da 

transubstanciação; defende a concessão de indulgências; aprova as preces dirigidas aos santos; 

define o sacrifício da missa; insiste na existência do purgatório e ensina que a justificação é 

resultado da colaboração entre a graça de Deus e as boas obras daquele que crê. Já a dimensão 

vivencial, buscando melhoria da conduta do clero, instituiu seminários. Legislou sobre a 

residência dos sacerdotes junto às paróquias; bispos, na sede episcopal; monges e freiras, em 

seus mosteiros e conventos. 

 

Resoluções, decretos e constituições tridentinas foram levadas a efeito pelos papas que 

se sucederam. A perspectiva missionária está voltada para Igreja, não para a vivência do 

evangelho. A teologia volta-se para a Igreja, atuando em função de conservar e disciplinar 

mais quem está dentro do que quem está fora. Uma ação exclusivamente ad intra. Um sistema 

dogmático, rigoroso e formal, com bases estreitas de uniformidade e doutrina. 

 

Com esse pensamento, a Igreja passou a se mobilizar, realizando missões em muitos 

lugares. São as “Missões Sacras”, que podem ser, tanto as missões populares36, de atuação 

paroquial e destinada aos católicos, quanto as missões em países ultramares, destinadas aos 

não católicos (cf. AMARANTE, 2003, p. 73). Seu conteúdo estava sempre voltado para o 

comportamento cotidiano, num imaginário de religiosidade popular, com um tipo particular 

de oratória, capaz de juntar instrução, religiosidade e iniciação cristã. O ensinamento 

transmitido obedecia a um tema central, como a aceitação do próprio estado social, busca do 

perdão e um cunho apocalíptico, ameaçando as pessoas com castigos de Deus. Ajudavam a 

implantar as determinações de Trento com uma teologia marcada pela dogmática, doutrina, 

moral e disciplina, focalizando realidades escatológicas e soteriológicas. Nesse contexto, 

destaca-se o espírito dos Jesuítas37, que buscavam fortalecer posições da Igreja. Criam escolas 

e educam os filhos das famílias nobres; tornam-se confessores e educadores de várias famílias 

reais. Pregam a obediência total à doutrina da Igreja Católica. Buscam evangelizar os 

indígenas, nos novos continentes colonizados pelos europeus. Em algumas cidades alemãs, 

desempenharam importante papel na repressão de revoltas inspiradas pelos avanços 

protestantes.  

 

                                                 
36 Cf. item 4.1 desta dissertação.  
37 Os Jesuítas são membros da Companhia de Jesus, ordem religiosa fundada em 1534 por Inácio de Loyola.  



 40 

A Igreja pós-tridentina tem sérias dificuldades em lutar contra a crítica intelectual e 

anticlerical38 que se confirmava (cf. GOETH, 1974, p. 82). 

 

2.4.3 O Iluminismo      

 

O Iluminismo39 surge na França, a partir do século XVII. Já Descartes (1596-1650) 

parte, não da autoridade e da tradição, mas da afirmação da razão que pensa: cogito, ergo 

sum. Para o Iluminismo, a certeza vem da razão, que é o ponto de partida do conhecimento. É 

a emancipação do ser humano e do mundo em relação à teocracia reinante. Por isso, a 

autoridade externa ganha descrédito. A teologia perde seu apogeu; a razão declara-se não 

teológica e altamente determinista. As leis naturais são tomadas como garantia das respostas 

desejadas. Por elas tudo é possível de ser explicado e os problemas solucionados. No lugar da 

teologia vieram os filósofos, políticos e economistas, intencionados em aumentar a riqueza 

das nações. Os “iluministas” diziam que a sociedade anterior (medieval) vivia nas “trevas da 

ignorância”, por estar sob o domínio da Igreja, que ensinava uma filosofia arcaica e tornava a 

todos ignorantes, fanáticos, submissos e infantis. O ser humano ganha característica de 

indivíduo secular livre e autônomo. Numa linguagem altamente anticlerical, instala-se uma 

visão antropocêntrica do mundo, que possibilita o divórcio entre religião e razão. Católicos e 

Protestantes sofrem com essa nova consciência, pois em ambas as versões o indivíduo deveria 

estar em relação com Deus e com a Igreja, e não emancipado (cf. BOSCH, 2002, p. 325). 

 

O Iluminismo influenciou o pensamento e a ação missionária com uma cosmovisão 

expansionista, ao ampliar a visão europeia para além do Mediterrâneo e do Atlântico, 

oferecendo elementos para uma nova expansão missionária. As contestações sociais, 

intelectuais e do protestantismo também ajudam a refletir sobre uma ação missionária para 

além dos seus próprios domínios teológicos e territoriais. A ação missionária começa então a 

ser concebida de formas diversas. No século XVIII, tomam forma na Europa as ideias de 

Cornélio Jansen (1585-1638), que buscava um cristianismo genuíno, baseado em normas 

                                                 
38 O anticlericalismo assume aspectos diferentes conforme o momento histórico, mas neste período os 

argumentos são sempre de que a Igreja é inimiga da verdade, das ciências e do progresso. A condenação de 

Galileu é um elemento sempre presente nesses argumentos. O padre é sempre alguém capaz de causar mal-estar 

pela sua posição de rico, pomposo, mulherengo, etc. (cf. MARTINA, 1996, p. 292). 
39 O Iluminismo é “uma corrente, ao mesmo tempo filosófica e religiosa, ligada ao pensamento de Plotino de 

Alexandria, ao neoplatonismo de Meister Eckhart, de John Tauler, da teologia alemã e de Nicolau de Cues. Sua 

originalidadade está na maneira como considera a questão de Deus em relação ao ser humano, essencialmente na 

importância dada à dimensão interior e à busca de independência da história, do tempo e do espaço” 

(BRIGHENTI, 2004, p. 36).  



 41 

rigoristas que influenciavam a moral e a espiritualidade cristã de modo pessimista, 

valorizando a disciplina e a mortificação. Em contraponto a essas ideias, surge Afonso Maria 

de Ligório (1696-1787), italiano, fundador da Congregação do Santíssimo Redentor (1732), 

que orienta a teologia para a imagem de um Deus misericórdia, que ama, perdoa, age e 

distribui graças. Elabora um método missionário orientado para o povo pobre e simples, 

entendendo a ação missionária como uma conversão processual e duradoura, com vistas à 

santidade. Uma missão que se adapta à vida concreta da pessoa, em vez de estabelecida pela 

Igreja (cf. AMARANTE, 2003, p. 167). Foi uma inovação nas práticas missionárias da época, 

que pregavam as missões com métodos rígidos e fixos voltados para catequese ou penitência. 

 

Nos documentos eclesiais40, a encíclica Probe Nostis41 (1840) enfatiza a “Obra da 

Propagação da Fé”, que nasceu na França e suscitou o interesse pela evangelização universal 

em todas as camadas da população, buscando ajuda espiritual e material para a ação 

missionária. A encíclica Quanto Conficiamur42 (1863) conclama os bispos a uma ação 

missionária de combate às falsas doutrinas. A encíclica Sancta Dei Civitas43 (1880) se 

preocupa com o número reduzido de missionários no mundo, incitando a busca de recursos 

materiais e orações em prol das missões. Bispos e sacerdotes são convocados à obra 

missionária. Confirma a “Obra da Propagação da Fé” e a Infância Missionária e convoca 

todos a ajudarem a missão, de modo financeiro e espiritual. O conteúdo da encíclica 

Catholicae Ecclesiae44 (1890) é expressivo, na sua alusão à Infância Missionária - uma ação 

missionária com as crianças, e mostra uma atitude mais social, ao condenar a escravidão, 

mesmo que de modo tardio, pois a escravidão já estava erradicada quase que por completo. 

 

 

 

 

 

                                                 
40 Omitimos o estudo de alguns documentos, como: Allatae Sunt (1755), de Bento XV;  Christi Nome (1894), de 

Leão XIII e Lacrimabili Statu (1912), de Pio X. São documentos que tratam de assuntos mais limitados no que 

se refere ao tema aqui pesquisado. 
41 Cf. GREGÓRIO XVI. Probe-Nostis (1840). Disponível em: <http://www.ewtn.com/library/encyc/g16probe. 

htm>. Acesso em: 10 nov. 2009. 
42 Cf. PIO IX. Quanto Conficiamur (1863). Disponível em: <http://www.statveritas.com.ar/Magisteriode 

Iglesia/Magis teriodelosPapas/MagisteriodePioIX/QuantoConficiamur.htm>. Acesso em: 10 jun. 2010. 
43 Cf. LEÃO XIII. Sancta Dei Civitas (1880). In: BAZAGLIA, Paulo (Ed.). Documentos de Leão XIII (1878-

1903). São Paulo: Paulus, 2005. (Documentos da Igreja 12).   
44 Cf. LEÃO XIII.  Catholicae Eccleisiae (1890). in: BAZAGLIA, Paulo (Ed.). Documentos de Leão XIII 

(1878-1903). São Paulo: Paulus, 2005. (Documentos da Igreja 12). 



 42 

2.4.4 Do Concílio Vaticano I ao Vaticano II 

 

A partir do século XVII, a razão é declaradamente não teológica (cf. BOSCH, 2002, p. 

323). Desse ponto até o século XIX, o pensamento teológico católico busca viver, de modo 

estrutural e estrito, as determinações de Trento. Criam-se instituições que assegurem a vida 

moral, devota e doutrinal. Esse tipo de ação purificadora distanciou a Igreja da cultura e da 

civilização secular da Modernidade. A Igreja não dialoga com o novo mundo nascente, nem 

propõe uma articulação cristã. Pela falta de diálogo, há uma ruptura entre cristianismo e 

cultura, separando fé e raízes humanas, acirrando o racionalismo e a descristianização (cf. 

LAFONT, 2000, p. 226; 297). Por outro lado, a Modernidade causa um vazio existencial, 

quando não responde perguntas  sobre o sentido da vida, o problema do mal, angústia, amor, 

etc. Peca também ao não se interessar estruturalmente pelos pobres (ou proletários), 

produzidos pela Revolução Industrial, à margem da emancipação da liberdade humana. 

 

2.4.4.1 O Concílio Vaticano I 

 

O papa Pio IX (papa entre 1846 e 1878), num esforço de reavivar a sociedade cristã, 

reafirma os valores fundamentais e sobrenaturais do cristianismo, negados com a aceitação de 

uma política secularizante. Em oposição aos erros do racionalismo teórico e prático e do 

materialismo, desenvolve uma ação de restauração em três momentos: a proclamação do 

dogma da Imaculada Conceição (1854), de cunho espiritual; o lançamento do Syllabus (1864), 

que enumera erros da época, com cunho racional/doutrinal; e a convocação ao Concílio 

Vaticano I (1869-1870).  

 

A via racional e a espiritual estão juntas em todo o percurso. Na constituição conciliar 

Dei Filius (1870), voltada para a questão da razão e da fé, o Concílio declara que a existência 

de Deus pode ser conhecida com as forças da razão45, mas para tanto requer a necessidade da 

revelação. Explica que a natureza da fé é dom sobrenatural, sendo esta uma livre adesão da 

inteligência, movida pela vontade, que acata as verdades divinas reveladas. Não aceita o 

racionalismo radical que exalta de modo absoluto a natureza e os deveres da razão, nem as 

concepções religiosas tradicionalistas que negam seu papel na realidade da fé. Afirma não 

haver, portanto, oposição entre razão e fé. Trata-se de um grande passo eclesial, que 

                                                 
45 Conforme citado na Constituição Dogmática Dei Verbum (DV 6) 



 43 

demonstra confiança nas forças humanas, embora reconhecendo seus limites (cf. MARTINA, 

1996, p. 266-267). 

 

Na constituição Pastor Aeternus46 (1870) afirma o primado e infalibilidade do papa em 

assuntos de fé e moral. A Reforma Protestante e o agravamento da Revolução Francesa 

retiraram a autoridade do papa sobre a sociedade civil. Mesmo na impossibilidade da 

continuação do ideal hierárquico teocrático medieval, não se renuncia a ele, mas reconfigura-

se, passando a ser uma relação diplomática com os Estados (cf. LAFONT, 2000, p. 272). A 

Igreja sentia-se no dever de conservar para si os instrumentos para a salvação. O Vaticano I 

“contribuiu para afirmar e fixar na consciência cristã aqueles valores sobrenaturais 

combatidos ou negados pelos Estados liberais do século XIX e defendidos pela Igreja, com 

uma presença e uma ação frequentemente não compreendidas” (ZAGHENI, 1999, p. 144). 

 

2.4.4.2 O Pré-Concílio Vaticano II           

 

Nove décadas separam o I e o II Concílio Vaticano. Nesse período, a Igreja, com as 

determinações de Trento e as reflexões do Vaticano I, continua sua ação missionária numa 

linha devocional, doutrinal e moral, para se autorrealizar e se purificar das ideias da 

Modernidade. No meio protestante, contrário do católico, aparece um conceito mais ameno de 

Igreja e, por vezes, esta é tomada como sociedade missionária (cf. BOSCH, 2002, p. 443). As 

discussões sobre Igreja e missão para os protestantes são constantes, concluindo-se que as 

duas são indissolúveis, mas a Igreja não é ponto de partida nem de chegada da missão, e sim 

instrumento da Missio Dei. Ela não é remetente, sim remetida à missão. 

 

Preocupado em melhorar a intelectualidade cristã e a renovação da presença católica 

num mundo que mudou, o papa Leão XIII, na encíclica Aeterni Patris47 (1879), faz uma 

retomada da teologia de São Tomás de Aquino. O pensamento de São Tomás consegue 

articular a adesão à Palavra de Deus com o emprego da inteligência. Além disso, possui uma 

estrutura forte e intelectual capaz de assegurar a unidade de pensamento da Igreja e responder 

à altura as perguntas sobre a existência, a que o pensamento moderno não respondeu. Não 

                                                 
46 Cf. CONCÍLIO VATICANO I. Pastor Aeternus (1870). Disponível em: <http://dicionariodafe.com/?pg=do 

cumentos&id=36>. Acesso em: 09 dez. 2010. 
47 Cf. Leão XIII. Aeterni Patris (1879). Disponível em: <http://www.aquinate.net/portal/Tomismo/Tomistas/ 

tomistas-papa-leao-XIII-aeterni20patris. htm>. Acesso em: 12 dez. 2010. 



 44 

bastava, contudo, apenas uma injunção papal para introduzir São Tomás no pensamento 

cristão, era preciso reconsiderar os caminhos da Igreja pela via da missão. 

 

A pobreza começa a ser considerada na encíclica Rerum Novarum (1891), ainda que 

fosse apenas o início e precisasse de renovações no decorrer da doutrina social (LAFONT, 

2000, p. 277). Até a Idade Média, esse assunto estava ligado à prática da caridade e ação 

missionária dos monges e dos grandes proprietários. Mas, na Modernidade, fica em situação 

lamentável, pelas diversas formas de socialismo, opostas à prática de caridade das igrejas.  

 

Na primeira metade do século XX, a Igreja está determinada a assumir com mais vigor 

sua ação missionária e se esforça para isso. Os documentos mostram a preocupação e a 

consciência de que os tempos são outros. Denota-se um corpo eclesial mais convicto de  fazer 

as pazes com sua dimensão missionária, denotando também uma crise na evangelização. Mas 

até o Vaticano II prevaleceu a visão conservadora da missão, tomada como parte marginal da 

Igreja, dando importância maior à cristandade48, cuja tarefa era integrar religiosidade popular 

aos esquemas do catolicismo oficial romano, confirmado em Trento. 

 

Desde o início da Contra Reforma até a segunda metade do século XIX, a ênfase 

eclesial estava centrada na doutrina, no institucional e na moral. Todavia, os documentos do 

magistério do século XX, como a Maximum Illud49 (1919), Rerum Ecclesiae50 (1926), Saeculo 

Exeunte Octavo51 (1940), Evangelii Praecones52 (1951), Fidei Donum53 (1957), Princeps 

                                                 
48 “Foi o Vaticano II que suplantou, de vez, pelo menos na esfera da racionalidade da fé, a mentalidade de 

cristandade reinante até então” (BRIGHENTI, 2004, p. 53). 
49 Carta apostólica do papa Bento XV, conhecida como “Carta Magna das Missões”. Foi o primeiro documento 

do século XX a tratar especificamente da missão: aborda a cooperação, obras e espiritualidade missionária; fala 

em missão universal; em preparação e formação permanente de missionários; valoriza o clero nativo e a cultura 

local; aduz à necessidade de ajuda feminina; recomenda aos bispos a ajudem a obra missionária (cf. BENTO 

XV. Maximum Illud [1919]. In: MARIN, Darci L. [Ed.]. Documentos de Pio X e de Bento XV [1903-1922]. 

São Paulo: Paulus, 2002. (Documentos da Igreja 7). 
50 Encíclica do papa Pio XI, conhecido como “Papa das Missões”. Acentua a responsabilidade de toda a Igreja na 

evangelização universal. Afirma que a missão deriva da caridade e da fé do cristão. Pede mais presença das 

ordens contemplativas nos países de missão. Procura harmonizar a propagação da fé (ad gentes) e a implantação 

da Igreja. No ano de sua publicação foi estabelecido o “Dia Mundial das Missões” (cf. PIO XI. Rerum Ecclesiae 

[1926]. In: BAZAGLIA, Paulo [Ed.]. Documentos de Pio XI [1922-1939]. São Paulo: Paulus, 2005. 

[Documentos da Igreja 9]). 
51 Encíclica do papa Pio XII e é direcionada à hierarquia eclesial de Portugal, mas com valor missionário 

universal. Pede vocações e exorta os novos sacerdotes à consciência missionária, vivendo-a em qualquer parte do 

mundo. O missionário deve doar-se de modo completo (cf. PIO II. Saeculo Exeunte Octavo [1940]). Disponível 

em < http://www.vatican.va/ holy_father/ pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_13061940_saeculoexeu 

nte-octavo_po.html>. Acesso em: 10 nov. 2010. 
52 Encíclica do papa Pio XII, que comemora o aniversário da Rerum Ecclesiae. Sua novidade é a abertura para 

cooperação direta dos leigos na missão. Há grande preocupação pela dimensão missionária eclesial (cf. PIO XII. 



 45 

Pastorum54 (1959), começam a falar de temas missionários (cf. BOSCH, 2002, p. 445). As 

encíclicas Mediator Dei (1947) e Haurietis Aquas (1956) abordam levemente a questão. 

 

 

2.5. O PERÍODO MISSIONÁRIO CONTEMPORÂNEO (SÉCULOS XX - XXI) 

 

 

Pode-se dizer que a Modernidade desencadeou e acelerou o desenvolvimento da 

ciência e da tecnologia, transformando o ser humano em sua mentalidade e modo de ser. As 

invenções técnicas modelam, controlam a escala e a forma da ação humana, interferindo na 

vida cotidiana das pessoas, criando um ambiente e mentalidade mais racional, técnico, 

individual e muito menos comunitário. 

 

A Igreja começa a perceber que é preciso pensar nas necessidades humanas, refletindo 

sobre as modificações ocorridas nas suas próprias relações, não somente com o Estado, mas 

com a pessoa e a sociedade. Tal evolução de pensamento e prática ocasiona mudanças em sua 

ação missionária, admitindo uma presença mais concreta na sociedade. Esse processo foi 

iniciado após o Vaticano I, gerando uma reflexão mais sistemática no Concílio Vaticano II. É 

uma mudança consistente, pois durante muitos séculos prevaleceu a ideia estática do mundo 

fora da Igreja ser encarado como hostil; a Igreja era o mundo em si mesmo. Pela 

Modernidade, a Igreja começa a se perceber dentro do mundo e como instrumento do 

evangelho para o mundo, dando os primeiros passos rumo à compreensão de que deve 

desenvolver com paciência a inculturação do evangelho e a aculturação das civilizações. 

Percebe que a salvação é para todos, numa teologia de misericórdia (cf. LAFONT, 2000, p. 

348). O problema do mal é confirmado como a recusa que o ser humano faz de Deus e de sua 

                                                                                                                                                         
Evangelii Praecones [1951]). Disponível em: < http://www.vatican.va/holy_father/ pius_xii/encyclicals/docume 

nts/hf_pxii_enc_02061951_evangelii-praecones_po.html>. Acesso em: 10 nov. 2009. 
53 Encíclica do papa Pio XII. É como um “testamento missionário” de Pio XII. Convoca a Igreja à missão em 

outros continentes. Com isso, sacerdotes foram enviados a auxiliar outras dioceses, com a participação de leigos 

e institutos religiosos missionários. Insiste na implantação da Igreja, organização da hierarquia local, inserção, 

apostolado leigo, etc. Convida a Igreja mergulhar fundo na missão (cf. PIO XII. Fidei Donum [1957]). 

Disponível em: <http://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_pxii_enc_21041957_ 

fideidonum_po.html>. Acesso em: 11 nov. 2009. 
54 Encíclica do papa João XXIII. Comemora os 40 anos da carta apostólica Maximum Illud; aprofunda temas de 

outras encíclicas, transparece equilíbrio, quando relaciona evangelização com promoção do progresso humano. 

Insiste na formação pastoral, espiritual e intelectual dos missionários, inclusive nos estudos missiológicos. 

Evidencia um empenho para melhor adaptar a Igreja às culturas e sociedades. Tais reflexões convergem para o 

Concílio Vaticano II (cf. JOÃO XXII. Princeps Pastorum [1959]). Disponível em: < http://www.vatican. 

va/holy_father/john_ xxiii/ encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_28111959_ princeps_po. html>. Acesso em: 

10 nov. 2009. 



 46 

Palavra; e o retorno ao bem se dá a partir de uma nova iniciativa, que vem do recusado ou do 

recusador. Desse modo, a comunicação se restabelece com base numa proposta de comunhão, 

profundamente inserida na mística da redenção. O Vaticano II tomará essa proposta ao 

evidenciar a eclesiologia de comunhão; comunidade de todos e espaço de anúncio e 

celebração do memorial da salvação. O instrumento de referência na ação missionária deste 

período, de modo mais forte a partir do Vaticano II, é o retorno à noção de comunidade, numa 

ação de Igreja Comunhão.  

 

2.5.1 O Concílio Vaticano II  

 

O Concílio Vaticano II (1962-1965) representou o maior acontecimento eclesial do 

século XX. Fruto de longo processo, em que a fé procurava responder aos desafios da época 

Moderna, mostra um novo rosto de Igreja e novo modo de se entender a ação missionária, que 

passa, em definitivo, de uma relação de inimizade com o mundo moderno, bem expresso no 

Syllabus (1864) de Pio IX, para um espírito de solidariedade e diálogo (cf. GIBELLINI, 2002, 

p. 369). Transparece uma noção de missão dialogante, respeitosa e comunitária, originada no 

envio do Filho e na missão do Espírito Santo, segundo o desígnio de Deus Pai (cf. AG 2). É a 

definição de missão na relação dos termos “trinitários, cristológicos, pneumatológicos e 

eclesiológicos” (BOSCH, 2002, p. 468). A missão é de Deus para o mundo; e a Igreja é 

instrumento dessa missão. Deixa-se o conceito de Missio Eclesiae, para o conceito de Missio 

Dei, vivida e testemunhada pela Igreja, comunidade cristã, alimentada na Palavra e na 

Eucaristia, aberta para agir no e para o mundo. A missão é a Igreja em ação, em nome de 

Deus. 

 

O conceito de Missio Dei implica reformular a relação entre Igreja e mundo, de forma 

mais rigorosa. Tarefa difícil para o Concílio, que parte de uma prática católica secular de 

visibilidade eclesial, de hierarquia, de conservação e manutenção pastoral. Precisa conceber 

um novo modo de ação missionária, baseado na realidade da vida cristã, no ecumenismo, na 

inculturação, na inserção, não em fundamentos dogmáticos e doutrinais, que nem sempre 

indicam para isso. Possivelmente essa mudança contribuiu para a crise de muitos missionários 

no pós-Concílio.  

 

2.5.1.1 A Busca de Renovação Missionária 

 



 47 

O papa João XXIII convocou o Vaticano II desejando respostas para a questão de 

como anunciar e viver o Evangelho no mundo atual. Suas palavras, em 1963, expressam 

grande sabedoria: “As circunstâncias atuais, as exigências dos últimos cinquenta anos, o 

aprofundamento doutrinal nos conduziram a realidades novas, como disse no discurso de 

abertura do Concílio. Não é o evangelho que muda; nós é que começamos a compreendê-lo 

melhor” (BOSCH, 2002, p. 440). 

 

Uma nova realidade exigia atualização eclesial. Momento de pensar em mudanças, 

especialmente no tocante à ação missionária. A Igreja deveria reencontrar o caminho do 

diálogo com a sociedade, rompido pelos embates com a Modernidade. “O Vaticano II retoma 

a eclesiologia eucarística e comunional do Primeiro Milênio” (CALIMAN, 2007, p. 38). Essa 

nova visão favoreceu a redescoberta de uma eclesiologia missionária local e da comunhão das 

igrejas, onde todos os católicos são convocados à missão (cf. BOSCH, 2004, p. 446). 

 

Nascem os documentos conciliares Lumen Gentium (1964), Gaudium et Spes (1965) e 

Ad Gentes (1965), que tratam de novas realidades da evangelização, sendo a Igreja colocada 

no mundo, não para dominá-lo, mas para ajudá-lo e servi-lo com a mensagem do Evangelho: 

“É todo um estilo novo de Igreja: o estilo diálogo, da valorização e do respeito pelo ser 

humano, da cooperação com todos para o bem da verdade, da liberdade e da justiça, para o 

progresso e a paz” (LORSCHEIDER, 2005, p. 45). 

 

2.5.1.2 Documentos Conciliares de Influência na Atividade Missionária 

 

A Constituição Dogmática Lumen Gentium vê a Igreja como comunidade de serviço 

ao mundo. Inova ao afirmar que a Igreja universal encontra sua existência autêntica nas 

igrejas locais, que representam a sua expressão primitiva. A universalidade não perde seu ser, 

mas continua “presente em todas as legítimas comunidades locais de fiéis e é nessas 

comunidades que ela existe e se mostra universal e missionária” (LG 26; 32). Abre-se à 

concepção do sacerdócio comum de todos os fiéis (cf. LG 10) e da infalibilidade "no ato de 

fé" (LG 12). 

 

A Constituição Pastoral Gaudium et Spes busca diálogo com o mundo moderno, por 

um novo olhar pastoral (cf. GS 4-10) e trata de assuntos pastorais referentes à política, 



 48 

sociedade e paz55. Ao dirigir sua atenção para o mundo moderno, modificado e desafiador, 

procura sair da visão eclesial predominantemente centrípeta, para uma visão mais centrífuga, 

diante dos problemas que afligem a humanidade, num contexto de aceleradas transformações. 

Considera a índole comunitária como o grande projeto histórico de Deus para a humanidade, 

que encontra seu fundamento na Trindade (cf. GS 24). 

 

No Decreto Ad Gentes a Igreja é vista como essencialmente missionária (cf. AG 2) e o 

seu campo de missão é o mundo56 (cf. AG 6). Inova a ação missionária, ao incluir o respeito 

pela cultura, pela história e pelas religiões dos povos. O fundamento teológico da missão é a 

Missio Dei em abertura para o protagonismo e maior responsabilidade das comunidades 

locais. Convoca para o intercâmbio de recursos humanos, não somente econômicos, como 

fazia anteriormente. A promoção humana é parte integrante da ação missionária em diálogo 

com os povos, culturas e religiões. Ainda admite a ação de implantar a Igreja (cf. AG 6), mas 

o faz com cuidado, alegando que a Igreja só se estabelece mediante responsável anúncio da 

pessoa de Jesus e seu Reino, que é o centro da missão e sua razão de ser. Afirma que a 

atividade missionária manifesta o plano divino e o seu cumprimento no mundo e na história 

(cf. AG 9). 

 

Os documentos Lumen Gentium, Gaudium et Spes e Ad Gentes inspiraram os 

processos de transformação eclesial que influenciariam a atividade missionária a partir da 

segunda metade do século XX. Compreender a Igreja presente em cada comunidade e seu 

protagonismo mudou o pensamento sobre missão e seu agente. As constituições, decretos e 

declarações do Concílio representam esse esforço de adaptar-se aos problemas e desafios 

pastorais, passando da posição triunfante para a de servidora e atenta ao mundo (cf. GS 40; 

43-44). O rosto de Igreja “comunhão” supera o eclesiocentrismo reinante havia mais de um 

milênio. Em suma, uma Igreja missionária, mais sinal que poder (cf. BRIGHENTI, 2004, p. 

55). Muda a ótica da ação missionária de não mais necessariamente implantar a Igreja, mas 

inseri-la no mundo para anunciar a mensagem do Reino. 

 

 

                                                 
55 “Para João XXIII, era necessário, de uma vez por todas, que a Igreja superasse a postura dos „profetas de 

calamidades‟, dos cristãos que nada viam na sociedade moderna algo que fosse „positivo e digno‟ de se 

recuperar” (BRIGHENTI, 2004, p. 53). 
56 “Foi pela primeira vez na história da Igreja que um Concílio sentiu a necessidade de elaborar um documento 

sobre as missões” (SUESS, 2007, p. 132). 



 49 

2.5.2 Do Vaticano II aos Dias Atuais 

 

O Vaticano II rompe com a compreensão eclesiológica do Vaticano I, centralizadora e 

sem diálogo com o mundo moderno. A Igreja passa a ser vista como uma grande comunidade 

de igrejas locais, abertas às necessidades umas das outras e dispostas a compartilhar bens 

materiais e espirituais. Inicia-se uma nova teologia missionária a partir da Igreja Local.  

 

São três os documentos pós-conciliares especificamente missionários: a exortação 

apostólica pós-sinodal Evangelii Nuntiandi57 (1975), a encíclica Slavorum Apostoli58 (1985) e 

a encíclica  Redemptoris Missio59 (1990). Mesmo diferentes, todos eles são explicitamente 

permeados pela dimensão missionária do “Ad gentes”. O Código de Direito Canônico (1983) 

e o Catecismo (1992), de modo sucinto, também falam de missão. 

 

2.5.2.1 A Missão em Documentos do Magistério Pontifício  

 

A Evangelii Nuntiandi (1975), publicada dez anos após o encerramento do Vaticano 

II, expõe sobre a ação missionária no mundo contemporâneo. Um documento de conteúdo 

missionário muito citado e apreciado no período pós-conciliar. Seu objetivo é tornar a Igreja 

do século XX mais apta para anunciar o Evangelho (cf. EN 2). Para atingir o homem 

moderno, exige-se rever o método, conteúdo, meios, a quem se dirige, agentes e espírito 

evangelizador da ação missionária (cf. EN 3; 4). Conceitua a evangelização como ação 

complexa e dinâmica, composta de um conjunto de elementos cuja finalidade é converter a 

consciência pessoal e coletiva, atingir e modificar os critérios de julgar, os valores, linhas de 

pensamento e modelos de vida contrastantes com a Palavra de Deus e a salvação (cf. EN 17-

19). 

 

O Método precisa partir sempre da pessoa e sua relação com Deus. Elemento 

importante é o testemunho, anúncio silencioso, valioso e eficaz da Boa Nova. Só haverá 

verdadeira evangelização se houver o ensino da doutrina, das promessas, do Reino e da 

proclamação da Palavra. A inculturação é indispensável, pois leva a atingir a cultura na sua 

                                                 
57 Cf. PAULO VI. Evangeli Nuntiandi (1975). Disponível em:<http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/ 

apost_exhortations/documents/hf_ pvi_exh_19751208_evangelii -nuntiandi_po.html>. Acesso em: 12 mai. 2010.  
58 Cf. JOÃO PAULO II. Slavorum Apostoli (1985). Disponível em: <http://www.vatican.va/holy_father/john_ 

paul_ii/encyclicals/documents/hf_jpii_enc_19850602_slavorumapostoli_po.html>. Acesso em: 15 nov. 2010. 
59 Cf. JOÃO PAULO II. A missão do Redentor: Encíclica Redemptoris Missio de João Paulo II sobre a 

validade permanente do mandato missionário. Brasília: CNBB, 1991. 



 50 

língua, sinais e símbolos, sem destruir a unidade com a Igreja e perder sua alma. Aderir à 

comunidade cristã, consciente de que todo evangelizado precisa evangelizar, é evangelização 

(cf. EN 21-24; 63). 

 

O conteúdo abrange o Reino, a salvação e o Espírito Santo. O Reino é absoluto e o que 

não se identifica com ele é relativo. A salvação é oferecida a todos, como dom da graça e da 

misericórdia de Deus. A teologia do Reino e da salvação é imanente, transcendente e 

escatológica, pois começa no mundo, mas transcende os limites humanos, realizando-se 

plenamente na comunhão com Deus. Por ter sua parcela imanente e visar o Reino e a 

salvação, a evangelização considera o ser humano na sua vida concreta, construindo estruturas 

humanas justas, respeitadoras dos direitos e não escravizadoras. O Espírito é protagonista da 

ação missionária e suscita testemunhas autênticas, artífices da unidade, servidores da verdade 

e animados pelo amor (cf. EN 8; 10; 16; 20; 27-29; 36; 75; 80). 

 

A ação evangelizadora não é estática, mas varia conforme as circunstâncias do tempo, 

lugar e cultura. Baseia-se numa pregação voltada para a realidade; numa catequese adaptada 

às circunstâncias culturais; nos meios de comunicação para penetrar na consciência de cada 

pessoa com a mensagem; no contato pessoal, indispensável; nos sacramentos vividos e 

ligados com a Palavra e a vida; na religiosidade popular, rica de valores e possível de 

proporcionar um verdadeiro encontro com Jesus (cf. EN 40; 42; 44-48; 51). 

 

A ação missionária remete-se aos que estão distantes da fé; aos descristianizados, ou 

que conhecem mal os fundamentos cristãos; às religiões não cristãs; aos ateus e incrédulos; 

aos não praticantes; às comunidades de base, para que sejam comunidades cristãs de 

esperança, escuta e meditação da Palavra, anunciem a mensagem com perspicácia, para não se 

deixarem levar por ideologias de moda (cf. EN 51-53; 55-58). 

 

Toda a Igreja é missionária e a missão é um ato eclesial, não isolado. Quando alguém 

prega o Evangelho, ou administra um sacramento, perfaz um ato de Igreja. Os agentes da ação 

missionária têm responsabilidade e se constituem numa hierarquia de funções 

evangelizadoras: papa, bispos, sacerdotes, religiosos, leigos, família, jovens (cf. EN 59-60; 

65-73). A encíclica aponta respostas às reais interrogações modernas. Trata de assuntos 

missionários semelhantes aos do Concílio, mas apresenta novos aspectos, propondo o tema da 



 51 

espiritualidade ou “o espírito da evangelização” (EN 6; 7), desenvolvimento sócio-humano, 

justiça social e cultura. 

 

A encíclica Slavorum Apostoli60 apresenta alguns modelos de “inculturação” no 

processo evangelizador da Europa e de todo o Ocidente. Busca mostrar caminhos que levem o 

Evangelho a todos e à cultura atual. O “apóstolo dos eslavos”  ̧ ao anunciar o Evangelho, 

soube “interpretar fielmente as aspirações e valores humanos que nele subsistiam” (SA 11), 

convidando a uma “nova evangelização”. O papa insiste em recuperar a ação missionária 

empreendida na cultura ocidental. 

 

A encíclica Redemptoris Missio (1990) trata da missão Ad Gentes e chama à urgência 

e responsabilidade da evangelização universal. Afirma que a missão está no começo (cf. RM 

1). Aponta a Ásia como campo geográfico da ação missionária no terceiro milênio, mas 

também todas as áreas distantes do influxo do Evangelho (cf. RM 40). Testemunho e anúncio 

são de grande importância na ação missionária, que objetiva a vivência do Reino de Deus pela 

conversão e fundação de comunidades cristãs (cf. RM 19; 20; 26), pontos já expostos na 

Evangelii Nuntiandi. Esforça-se em melhorar a ação missionária no novo milênio. Afirma que 

no âmbito territorial a ação missionária difere muito, possibilitando um agir heterogêneo, 

nunca uniforme. É preciso atenção aos mundos e fenômenos sociais novos que influenciam as 

situações humanas e sociais, tais como jovens, urbanização, migrações, pobreza, etc. As áreas 

culturais, ou modernos areópagos como as comunicações, os direitos humanos, ecologia, 

pesquisa científica, relações internacionais e tantos outros setores, são espaços a serem 

iluminados pelo Evangelho (cf. RM 37). 

 

 No Código de Direito Canônico de 1983 foram reunidos, em termos jurídicos e de 

modo sintético, temas sobre a missão. A parte sobre a “ação missionária” da Igreja aponta 

normas sobre a responsabilidade de cada membro em viver a dimensão missionária e em 

promover vocações e animação missionária, especialmente por meio das Pontifícias Obras 

Missionárias (cf. CDC 756-792). A Missão é exigência da catolicidade pelo mandato 

universal de Cristo e de sua apostolicidade (cf. CIC 831; 849; 863). 

 

 

                                                 
60 Celebra o 11º Centenário da Morte de São Cirilo. São Cirilo e São Metódio foram declarados copatronos da 

Europa em 1980. 



 52 

2.5.2.2 A Missão no Magistério Latino-americano 

 

 De expressiva repercussão mundial, as Conferências Gerais do Episcopado latino-

americano e caribenho trazem elementos importantes para a missão.   

 

A Conferência de Medellín (1968) busca aplicar o Concílio Vaticano II à realidade da 

América Latina. Afirma que a ação missionária da Igreja é a “educação das consciências dos 

fiéis, para ajudá-los a perceber as exigências e responsabilidades de sua fé, em sua vida 

pessoal e social” (Med 1.6). Incentiva a multiplicação de pequenas comunidades para a 

vivência da missão como comunhão (cf. Med 15.10). De Igreja comunidade, no Vaticano II, 

faz Igrejas de pequenas comunidades missionárias, inseridas na história. Inspira assim um 

profetismo evangélico (cf. Med 2.20) para a paz, num clima de tensão que assolou a América 

Latina. Dá impulso às CEBs.  

 

A Conferência de Puebla (1979), cujo eixo central é a ação evangelizadora, 

“Evangelização no presente e no futuro da América Latina”, admite que realizar a missão 

exige conhecer o povo latino-americano em suas circunstâncias (cf. DP 3), sendo Igreja 

pobre, servidora, missionária, que anuncia a filiação divina e dignidade do ser humano (cf. 

DP 1283; 1303). Só uma Igreja pobre evangeliza um coração apegado às riquezas (cf. DP 

1156). Reconhece nos pobres os primeiros destinatários e sujeitos ativos de evangelização. O 

amor de Deus passa pela mediação da justiça para com os pobres (cf. DP 327). Pela promoção 

humana, especialmente dos mais necessitados, abre-se espaço para a construção de uma 

sociedade mais justa e mais livre (cf. DP 1119). A libertação está intimamente ligada à 

transformação da realidade social, não somente espiritual, nem reduzida ao político (cf. DP 

479-490). Deixa-se orientar pela chamada Igreja das bases. Busca conservar os elementos 

criativos da Igreja na América Latina, como as CEBs, círculos bíblicos, pastorais sociais, 

inserção, teologia própria e criativa, liturgia popular e comprometida. Valoriza a inclusão dos 

jovens e os convida a exercer sua missão na sociedade e na Igreja, especialmente em espaços 

mais carentes (cf. DP 1199). 

 

A Conferência de Santo Domingo (1992) celebra os quinhentos anos de evangelização 

na América Latina e ratifica a dimensão missionária de Puebla e da Redemptoris Missio 

(1990); prioriza a missão Ad gentes (cf. SD 124) e levanta a questão da identidade cultural. 



 53 

Insiste na linha da inculturação e do protagonismo dos leigos na ação missionária, clamando 

por uma Igreja "inculturada" num continente repleto de culturas diversificadas.  

 

A Conferência de Aparecida (2007) traz elementos teológicos da missão, que 

perpassam o âmbito cristológico, trinitário, pneumatológico, soteriológico; convoca a Igreja a 

investir em discípulos missionários de Jesus (cf. DAp 10). Um discipulado que viva seu 

batismo a partir da comunidade, deixando-se orientar pela realidade transformadora do Reino 

(cf. DAp 19; 184; 361; 382). Para isso, é preciso, antes, se encontrar com Jesus. Quem 

possibilita esse encontro é a Trindade Santa que, pelo seu amor, atrai o discípulo para Jesus e 

sua comunidade. A Santíssima Trindade é fonte de comunhão da Igreja, a comunidade de 

amor. Assim, todo discípulo é chamado a viver em comunhão e refletir a glória do amor de 

Deus (DAp 14; 161; 240; 241; 149-153; 159). O Evangelho precisa ser anunciado na cultura 

atual, para que a fé cristã apareça como realidade significativa de salvação. Por isso, todo 

discípulo é convocado a anunciar a Boa Nova da salvação, tornando-se missionário. Quem 

desperta e inspira esse anúncio é o Espírito Santo. A salvação, dada por Jesus e assim 

anunciada pelo discípulo missionário, já é operante no mundo; deve iluminar, deve ser força e 

resposta para as situações alegres ou sofridas das culturas (cf. DAp 172; 236; 477; 480). 

 

Os Congressos Missionários Latino-americanos (COMLA) apresentam as iniciativas 

missionárias da Igreja e comunidades latino-americanas e refletem sobre elas. Nasceram 

quando se celebrava o Sétimo Congresso Missionário Nacional Mexicano, em Torreón, em 

1977. Naquela ocasião, o papa Paulo VI convocou os Congressistas a transformarem a Igreja 

Latino-americana em Igreja missionária. Participavam os responsáveis das comissões 

diocesanas missionárias e das Pontifícias Obras Missionárias de vários países latino-

americanos, que lançaram a proposta de se repetir a experiência do Congresso em esfera 

continental, a cada cinco anos. O Congresso de Torreón tornou-se, assim, o COMLA 1: 

Primeiro Congresso Missionário Latino-Americano. O evento teve ressonância na 

Conferência Geral do Episcopado latino-americano e caribenho, em Puebla (1979), onde os 

bispos foram unânimes em afirmar que havia chegado a hora de projetar-se para além de suas 

próprias fronteiras (cf. DP 368). Em 1999, no sexto Congresso Missionário Latino-Americano 

(COMLA 6), na cidade de Paraná, Argentina, a pedido do papa João Paulo II, foi constituído 

o primeiro Congresso Missionário Americano (CAM 1). O objetivo é tornar efetiva a 

integração da Igreja no continente, como fruto da Exortação Apostólica Eclesia in America. 



 54 

Por isso, pela primeira vez, participaram do evento as delegações dos Estados Unidos e 

Canadá. 

 

O objetivo dos COMLAs e CAMs sempre foi o de estimular, educar e celebrar o 

compromisso com a missão universal Ad gentes da Igreja, ou atividades missionárias no 

sentido específico, marcando profundamente a caminhada eclesial e missionária na América, 

rumo a uma responsável e original abertura missionária universal. Suas reflexões trazem 

avanços significativos para a missionariedade do continente americano.  

 

 

2.6 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 

Confirmando a hipótese apresentada, o primeiro capítulo mostrou que a Igreja, em 

todos os contextos e situações, procurou ser missionária. Em maior ou menor medida, pode-se 

falar de uma missão inserida na sociedade. Nessa interação, foi influenciada pela sociedade, 

mas também incidiu sobre ela, com ideologias, cultura e instituições, comunicando normas e 

princípios. Igreja e mundo sempre estiveram na mesma caminhada. 

 

O itinerário teológico da missão apresenta uma ação missionária multifacetada, em 

questões de testemunho, serviço, justiça, reconciliação, poder, libertação, paz, evangelização, 

comunhão, anúncio, implantação de igrejas, contextualização, etc. Desta forma, ensina que 

representa um processo contínuo de busca, reformulação e aprendizado, sendo uma ação 

capaz de transformar a realidade e, simultaneamente, também  se transformar. 

 

Nesse processo de transformar e ser transformada, a missão pode apresentar dois 

aspectos: administrar a Igreja e anunciar o Reino. O primeiro mantém a Igreja conforme o que 

já existe. Olha somente para sua realidade interior e se envolve de modo opaco pela Boa 

Nova, perdendo a vivacidade. Cada vez que assumiu esse conceito, a ação missionária foi 

estática, sem profetismo, envolta pelo poder e fechada ao Espírito.   

 

O segundo, tendo em vista uma realidade existencial, mística e teológica, situa a 

missão em abertura, suscetível a mudanças e pronta a se arriscar. Neste aspecto, é possível 

vislumbrar o novo, pois o Espírito age, renova, reestrutura e injeta a Boa Nova. Parte sempre 



 55 

da pessoa do Cristo e de sua comunidade, adentrando pelo caminho de conversão e 

renovação. Numa atitude dinâmica, atraente e profética, sabe-se nunca acabada, mas em 

construção. Olha a realidade em todos os âmbitos: fora e dentro de si. Fora, observa seus 

sinais e desafios, aprende, insere-se e se incultura no mundo para anunciar o evangelho. 

Dentro, coloca-se em atitude de conversão e reestruturação, consciente dedo que nenhuma 

época de missão é definitiva; nenhuma logra alcançar a totalidade do mundo, onde sempre 

haverá novidades, novos conceitos, modelos e tentativas a serem utilizados, no sentido de 

melhorar sua ação no cumprimento de sua missão.  



 56 

3 A MISSÃO NO ITINERÁRIO DA PARÓQUIA 

 

Se o primeiro capítulo mostrou que a Igreja, em todos os tempos e contextos, e de 

diversos modos, tentou ser missionária e responder aos desafios ante ela colocados, o fato é 

que ela viveu e vive um processo complexo de refletir a realidade, para melhor desenvolver 

sua ação missionária. Desse modo, se descobre a si mesma em relação direta com a dimensão 

social, política, econômica e em toda situação que possibilite o anúncio do Reino de Deus 

num conjunto de fé, testemunho, comunhão. 

 

 Ao longo de seu itinerário missionário, desde o século IV, a Igreja conta com a 

presença do sistema paroquial. Historicamente fundamentada num espaço territorial, com 

padrões culturais permanentes, valores morais duradouros, linguagem comum e estabilidade 

social, a paróquia tornou-se, assim, uma unidade eclesial recorrente e cruzou os séculos. Mas, 

em vista de mudanças na estrutura social, demográfica e na concepção religiosa dos últimos 

tempos, enfrenta sérias dificuldades em sua ação evangelizadora, demonstrando 

desatualização e necessidade de reestruturação.   

 

A missão da Igreja é evangelizar (cf. EN 15). A paróquia é célula viva da Igreja e é 

chamada a ser missionária (cf. DAp 170; 173). Missão exige conversão, risco e processo; para 

ela converge todo o sentido e identidade de ser cristão e ser Igreja (cf. AG 2). Restrita a 

antigos parâmetros sociais e religiosos, sem responder à altura as perguntas que lhe são feitas, 

a paróquia tem agido de forma unilateral e estática, atingindo somente quem está ao seu redor, 

e sem eficácia. Sua ação não tem correspondido à nova dinâmica do mundo e sofre um 

profundo embate no processo de evangelização, deixando de responder à sua missão de 

evangelizar. 

 

Ao abordar a ação missionária da paróquia, observa-se que, desde seu aparecimento, 

ela impõe à Igreja estabilidade e pouca dinâmica. Tal sistema oferece possibilidades de ser 

missionário, mas requer mudança e reestruturação. Somente readaptá-lo aos contextos de 

Igreja não ajuda nem resolve sua missionariedade. Só se efetivará quando se definir a partir da 

missão e para a missão, num processo contínuo e duradouro de formação de comunidades e 

discipulado, hipótese que acompanhará o decorrer deste capítulo.   

 

 



 57 

3.1 HISTÓRIA E DESENVOLVIMENTO DA PARÓQUIA  

 

 

O fio condutor da ação missionária no primeiro período do cristianismo era a 

comunidade cristã. De início era a comunidade de Jerusalém que, na certeza da iminente volta 

de Jesus, vivia um clima de espera fervorosa da Parusia, numa realidade de fé escatológica, 

tratando os problemas internos à medida  que surgiam. Era uma dinâmica de vida voltada aos 

valores transcendentes tão profundos, que o verbo paroiken e o substantivo paroikía 

caracterizavam o estado de passagem da comunidade para uma realidade além da história. 

Paroikía não é uma forma ou delimitação de Igreja, mas um estado de comunidade que se 

sente “estrangeira” neste mundo à espera de outro (cf. ALMEIDA, 2009, p. 26). Testemunho, 

coerência e fidelidade à mensagem de Jesus eram meios de ajudar outros a serem incluídos 

nessa outra realidade.  

 

As comunidades cristãs foram depois se multiplicando e ganhando a denominação de 

ekklesia1, que passou a significar duas realidades: Igreja local e universal.  

 

O termo ecclesia na sua significação de Igreja universal, só em Paulo aparece 17 vezes ao todo, 

sendo 11 vezes nas duas cartas, aos colossenses e aos efésios. Na maioria das vezes o apóstolo 

chama „Igreja‟ a comunidade local, a assembleia local dos fiéis. Assim, fala ele da Igreja de 

Deus situada em Corinto (1Cor 1, 2; 2Cor 1, 2), da Igreja de Cencris (Rm 16, 1), da Igreja dos 

tessalonicenses (1 e 2Ts 1, 1). Vinte vezes menciona, no plural, as Igrejas da Galácia (1Cor 16, 

1), da Macedônia (2Cor 8, 1); da Judéa (1Ts 2,14; Gl 1, 22) e refere-se globalmente a todas as 

“Igrejas dos santos” (1Cor 14, 33), “todas as Igrejas” (Rm 16, 16; 1Cor 7, 17; 2Cor 11, 28)  

(DILLENSCHNEIDER, 1968, p. 39). 

 

A noção local e universal de Igreja nasceu das comunidades domésticas ou “igreja de 

casa”, às quais Paulo dá o nome de ekklesia. Assim, a estrutura da comunidade cristã 

primitiva estava ligada a casa2, que era célula básica da sociedade e propiciava privacidade, 

intimidade e segurança. 

 

O conceito originário grego de ekklesia está ligado à ideia de democracia, que 

possibilitava a participação de todos os cidadãos. Ao designar a comunidade cristã, trazia o 

                                                 
1 Em grego Εκκλησία era a principal assembleia popular da democracia ateniense na Grécia Antiga. Era aberta a 

todos os cidadãos homens com mais de dezoito anos. Foi criada por Sólon no ano 594 a.C. Era uma assembleia 

de votação dos cidadãos livres em Atenas e em outras cidades livres de constituição grega. Todas as classes de 

cidadãos podiam participar dela. Originalmente, se encontravam uma vez a cada mês, mais tarde se encontravam 

três ou quatro vezes por mês (cf. MEEKS, 1992, p. 167). 
2 O conceito de casa era muito mais amplo que o de família, pois não incluía somente parentes como também 

escravos, funcionários e às vezes amigos ou auxiliares nos trabalhos do comércio (cf. MEEKS, 1992, p. 122). 



 58 

sentido de ampla participação e de rompimento com as diferenças étnicas, dando um sentido 

de universalidade ao cristianismo. Uma estratégia perspicaz de aproveitar os elementos que a 

sociedade oferecia em prol da missão. 

 

Na carta da Igreja de Smirna à Igreja de Filemon, escrita entre os anos 155 e 157, que 

narra o martírio de São Policarpo, pela primeira vez é utilizado o substantivo „paroikía‟ para 

dar sentido à igreja local. Assim, no século II fica mais claro o conceito de “Igreja” 

relacionado à Igreja universal, e o de “paróquia” à de comunidade particular da Igreja 

universal (cf. DILLENSCHNEIDER, 1968, p. 12). 

 

A partir do século IV, o conceito transcendente e escatológico do termo “paróquia” 

passa a ter significação diferente e começa a fazer parte da dimensão administrativa da Igreja. 

De centro de apostolado, passa a ser idealizado como centro administrativo. O conceito de 

Igreja, caracterizado como comunidade universal, continua tal como fora estipulado.  

 

3.1.1 Passos da Estruturação do Sistema Paroquial 

 

O arrefecimento do teor escatológico, motivado pela demora da Parusia, trouxe a 

necessidade das comunidades organizarem a ação missionária em ministérios mais 

específicos. Da metade do século I até meados do século II são constituídas algumas funções. 

O objetivo era profundamente missionário, não institucional. 

 

Distinguem-se as funções missionárias do epíscopo e diácono: “Os „presbíteros-

epíscopos‟ assumem a presidência de cada comunidade [...]. Ao lado dos presbíteros, também 

chamados de epískopos, aparecem „diákonos‟, embora as funções sejam ainda pouco claras 

[...]” (ALMEIDA, 2001, p. 57-58). Ao surgirem heresias, a função episcopal, cuja 

incumbência era salvaguardar a doutrina dos apóstolos, ganha força ao combatê-las, quando 

se define então a presença do pastor e guia da comunidade, bem como ministro do culto e dos 

sacramentos (cf. GOETH, 1974, p. 67). São os primeiros passos organizacionais da 

comunidade para uma ação missionária mais abrangente. 

 

 

 

 



 59 

3.1.1.1 Os Títulos: Espaços Regionais de Evangelização    

 

As igrejas de casa transformam-se em títulos, ou locais das assembleias cristãs. Eram 

propriedades particulares de cristãos individuais, ou titulares, utilizadas para reunir a 

assembleia cristã, realizar o culto e decidir os encaminhamentos da missão. Sua identificação 

se dava a partir do proprietário, que tinha gravado seu nome numa pedra ou tabuleta colocada 

na porta de entrada do local (cf. ALMEIDA, 2009, p. 36). Surgiram a partir da necessidade de 

se expandir a missão, e por isso geralmente se situavam em espaços estratégicos da cidade: 

zonas residenciais, mercados, etc. Não eram divididos conforme setores, mas se concentravam 

em bairros de emigrantes, onde os cristãos se reuniam segundo a região de procedência. 

Podem ser tomados como centros regionais, porque a liturgia passou a ser celebrada nos 

títulos, inclusive o batismo; e, possivelmente, o bispo de Roma residia num deles, certamente 

onde havia sido presbítero (cf. COMBLIN, 1991, p. 201). 

 

Títulos era uma espécie de subdivisões territoriais para afastar o perigo de tornar as 

comunidades aglomerados de desconhecidos (cf. BRATTI, 1976, p. 655-658). Era uma forma 

de melhor organizar a ação missionária e preservar o sentido de comunidade. Mais tarde 

passaram a ser também lugares destinados a reunir coisas, para distribuição de caridade aos 

necessitados, além de ser espaço de reunião e articulação. Remodelados, segundo prática do 

império romano, os títulos se fortaleceram como circunscrições territoriais e se tornaram 

centros regionais de evangelização: “o Papa Marcelo (+304) transformou os títulos em centros 

de administração eclesiástica” (ALMEIDA, 2009, p. 37). Para cada “título” havia um 

responsável ou presbítero, geralmente dependente do bispo da cidade próxima (cf. SARTORI, 

1973, p. 73), pois nem toda cidade tinha condições de ter um bispo. São considerados por 

alguns como “as primeiras paróquias de Roma e das grandes cidades da época” (DELLA 

GIUSTINA, 1986, p. 42). Outros defendem que não eram paróquias, por serem urbanos, mas 

pode-se considerar que eram uma espécie de sede missionária regional, a partir da qual se 

tornava possível desenvolver vários trabalhos. Mais tarde, estruturalmente modificados, 

dariam origem às paróquias (cf. ALMEIDA, 2009, p. 40). 

 

Entre os séculos IV e VI, os títulos passaram a ser dedicados a um santo, e em muitos 

locais onde se constituíram foram construídas basílicas, “a mais célebre das quais a de São 

Clemente” (ALMEIDA, 2009, p. 38). Embora os títulos continuassem cumprindo certas 

funções litúrgicas e catequéticas junto ao povo, o bispo de Roma tendeu a institucionalizar os 



 60 

atos principais de culto, centralizando-os na basílica; por exemplo, no tempo da Páscoa, 

centraliza-se em Latrão o batismo de todos os cristãos (cf. COMBLIN, 1991, p. 202). 

 

3.1.1.2 O Sistema Paroquial Rural  

 

No século III já está constituída a estrutura ministerial e consolidado um esquema de 

teologia do episcopado, que concebe cada bispo como sucessor dos apóstolos (cf. FAUS, 

1992, p. 25). É um período de consolidação da Igreja como instituição3. A conversão de 

muitos ao cristianismo, pelo trabalho missionário nas áreas rurais, o avanço do processo social 

e a presença eclesial quase nula nessas áreas, impõe a necessidade de se repensar a caminhada 

e surge o sistema paroquial rural.  

 

"As primeiras Igrejas Rurais surgiram na Itália do Norte, a partir do século III; na 

Gália, nos séculos IV e V. Continuaram a se desenvolver e se multiplicar, até os carolíngios. 

Eram igrejas fundadas por bispos nas pequenas cidades” (COMBLIN, 1991, p. 205). Como o 

modelo de Igreja da cidade obedecia ao sistema de um bispo para cada cidade4, com o 

aumento considerável de igrejas nas áreas rurais, ficou quase impossível implantar o mesmo 

modelo de organização eclesial das cidades no meio rural. Tornou-se necessário buscar 

soluções. A que mais aprouve foi ordenar bispos rurais, corebispos ou corepíscopus. Estes 

bispos rurais, entretanto, sofreram limitação em sua ação pastoral e autoridade. O Concílio de 

Sérdica (343-344) proibiu o estabelecimento de bispos em aldeias ou pequenas cidades. E 

finalmente, em Laodiceia (380), ficou decidido substituí-los por “visitadores”, presbíteros ou 

diáconos (cf. MONDINI, 2001, p. 70). Os corebispos perderam sua importância; até o século 

VIII, desapareceram por completo (cf. GOETH, 1974, p. 71). Os presbíteros, enviados para 

atender tais igrejas adquiriam permanência e competência mais ampla, assumindo algumas 

funções exclusivas do bispo. Começa a complementar-se o processo de deslocamento eclesial 

do urbano para o rural, e de sistema paroquial. 

 

O serviço pastoral passa a ser administrado por presbíteros; o bispo administra os 

bens, nomeia e substitui os párocos (cf. GOETH, 1974, p. 70). Não há mais uma consciência 

missionária, mas um envio para realizar uma tarefa pastoral e administrar a comunidade. 

Confirma-se a estrutura paroquial presidida por um presbítero, que recebe um mandato ou 

                                                 
3 Cf. item 2.2.2 desta dissertação. 
4 “Uma cidade, um bispo, uma eucaristia” (ALMEIDA, 2009, p. 41). 



 61 

envio do bispo. Para manter a unidade, o bispo tornou-se ponto de união entre essas duas 

realidades. Até o século IV, a Igreja estava profundamente marcada por uma estrutura 

episcopal e urbana. Dessa época em diante, ganha fisionomia mais presbiteral e rural, 

passando a organizar as comunidades em torno de presbíteros ou diáconos (cf. ALMEIDA, 

2009, p. 41).  

 

O Concílio de Calcedônia, em 451, aprovou as leis sobre a constituição da paróquia e 

dos direitos e deveres dos seus responsáveis, que ficavam dependentes do bispo (cf. DELLA 

GIUSTINA, 1986, p. 42). São os indícios de uma comunidade mais administrativa e menos 

missionária. O modelo original de comunidade testemunhal missionária de fé e 

provisoriedade foi perdendo o sentido, e de forma gradual começa a se formar um modelo 

eclesial administrativo e de permanência estática, numa visão praticamente feudal, onde o 

clero se torna como que súdito do bispo, e o povo como que vassalo do seu pároco. 

 

Assim, as primeiras características da paróquia são: situar-se na zona rural, abarcar 

uma cidade toda, ser fundada por um bispo, ser administrada por um presbítero ou diácono, 

estar fixa num local e possuir tendência administrativa. 

 

3.1.2 Passos da Consolidação do Sistema Paroquial 

 

Com o Acordo de Tolerância5 e o empenho dos monges missionários em trazer 

pessoas para a Igreja, o cristianismo cresce de forma esplêndida por toda a Europa e, a partir 

do século V, a fundação de paróquias nas áreas rurais se desenvolve num ritmo acelerado e 

entra num processo gradual de se organizarem segundo o modelo administrativo do Império. 

Faz-se opção por esse modelo, com a dinâmica de fixar-se num território, perdendo 

mobilidade, por não configurar bem seu espaço. Essa dinâmica levou a paróquia a reduzir-se a 

um centro administrativo imóvel onde se prestam serviços religiosos. 

 

Na Reforma Carolíngia6 (séculos VIII a IX), a Igreja ganha característica de 

cristandade7, adquire conotação estatal e imperial. Confirma-se a função do bispo em 

administrar a realidade urbana, que ainda não possui paróquia, e a realidade rural, com as 

                                                 
5 Cf. item 2.2.2 desta dissertação. 
6 Cf. item 2.3.2 desta dissertação. 
7 “A christianitas (cristandade) é entendida e vivida como uma realidade eclesiológica e política, em que se 

conjugam dois poderes – o sacerdotium (altar) e o imperium (trono) [...]” (BRIGHENTI, 2006, p. 24). 



 62 

paróquias rurais. O sistema paroquial rural era muito próximo do esquema do regime feudal. 

A função do presbítero de atender e organizar a paróquia na área rural também se consolida e 

traz para a função episcopal uma ação heterogênea, pois havia duas realidades a serem 

contempladas: o sistema paroquial na zona rural e o sistema da Igreja na cidade que não tinha 

paróquia e ficava sob responsabilidade do bispo. Certamente não era uma situação muito 

confortável e pode ter contribuído, mais tarde, para que o sistema paroquial rural fosse 

transferido para a cidade. 

 

3.1.2.1 As “Igrejas Particulares” 

 

As chamadas “igrejas particulares” ou privadas também eram rurais. Surgiram a partir 

de reis e ricos senhores de terra que, convertidos ao cristianismo, desejavam ter em suas terras 

igrejas particulares (capelas, oratórios). Muitas se tornaram paróquias, por força dos senhores 

feudais. 

 

Essa prática ganha força no século IX, quando Carlos Magno (747-814) instituiu o 

dízimo obrigatório, o que aumentou o interesse dos senhores da terra pelas paróquias. O 

número de paróquias aumenta consideravelmente, porque os senhores feudais, interessados no 

dízimo, reservam a si o direito de erigi-las e nomear párocos,  consideram-nas como 

propriedades particulares e dispõe delas a seu bel-prazer: vendem, trocam, doam, transmitem 

como herança. Não há vestígio de pastoral organizada ou instrução religiosa. Muitos escravos 

ou clérigos escolhidos pelo proprietário tornavam-se seus dirigentes, por isso o clero se 

caracteriza pelo baixo nível cultural, onde mal sabem ler e escrever. Limita-se somente à 

conservação da paróquia. Este sistema, além de tornar a paróquia um bem negociável, acabou 

aumentando o número de dirigentes despreparados para a função, com idoneidade moral 

suspeita, criando sérios problemas para a ação evangelizadora: “o próprio Gregório VII [...] 

não ousa invectivar a favor dos direitos das igrejas privadas e da investidura do baixo clero” 

(DILLENSCHNEIDER, 1968 p. 14).  Mas, uma vez que a Igreja surgiu para atender a 

demanda de toda uma população, não para cobrir um território ou satisfazer os desejos e 

interesses de indivíduos (cf. COMBLIN, 1991, p. 206), a luta contra a existência dessas 

igrejas privadas se intensifica e cruza vários séculos8. 

                                                 
8 Tal questão chegará ao Concilio de Trento que buscará purificar as condições do ministério pastoral e 

delimitará a paróquia de modo mais preciso como parte determinada da diocese e com limites de território (cf. 

DILLENSCHNEIDER, 1968, p. 14).  



 63 

3.1.2.2 A Busca em Sanar a Paróquia 

 

A Reforma Gregoriana9, iniciada pelo papa Gregório VII e continuada por seus 

sucessores, afirma a autonomia dos bens, propriedades, direitos e procedimentos da Igreja, 

emancipando-a da tutela imperial. Confirma a mentalidade eclesial burocratizada, 

uniformizada e com poder eclesiástico piramidal. Fecha as portas para influências de nobres e 

reis nas eleições episcopais, na arrecadação do dízimo e na gestão do patrimônio eclesiástico, 

medidas que tentam destituir os senhores feudais do uso das “igrejas particulares” e do poder 

de erigir paróquias. “Os papas venceram os senhores feudais e purificaram as paróquias da 

então chamada «simonia», ou seja: da transformação do culto numa empresa de exploração do 

povo pelos proprietários” (COMBLIN, 1967, p. 7). A administração paroquial foi tirada da 

mão de nobres, convergindo para uma paróquia administrada pelo clero. 

 

A atuação missionária da paróquia fica ainda mais complicada quando, devido à 

péssima formação do clero rural, o povo não busca a paróquia, e sim os mosteiros, quase 

sempre localizados nas áreas rurais e que se destacam por uma ação missionária junto às 

classes populares, passando a ter mais influência sobre a vida do povo do que a paróquia. 

Com uma linha social bem definida, promovem a solidariedade para com os doentes e pobres, 

ensinam métodos de agricultura e trabalhos manuais, promovem a educação. Agem no social, 

repercutem no econômico, testemunham a caridade e a oração e contribuem com a cultura. 

Assumem o povo e deixam a paróquia quase que somente com o encargo administrativo. 

 

3.1.2.3 A Consolidação do Sistema Paroquial 

  

A partir do século XI, ocorrem mudanças profundas no pensamento, sociedade e 

economia da Europa. Transformações que contribuem para a crise do sistema feudal, dentre 

elas o renascimento comercial, impulsionado principalmente pelas Cruzadas, que também 

proporcionaram a volta do contato da Europa com o Oriente, quebrando o isolamento do 

sistema feudal; o aumento da circulação das moedas, principalmente nas cidades, que 

desarticulou o sistema de trocas de mercadorias, característica forte do feudalismo; o 

desenvolvimento dos centros urbanos, provocando o êxodo rural, quando muitos servos 

passam a comprar sua liberdade ou fugir, atraídos por oportunidades de trabalho nos centros 

                                                 
9 Cf. item 2.3.4.1 desta dissertação. 



 64 

urbanos; o surgimento da burguesia, nova classe social, de alto poder econômico, que 

dominava o comércio e aos poucos tirou o poder dos senhores feudais, diminuiu os impostos 

provindos do desenvolvimento comercial e levou reis a contratarem exércitos profissionais, 

desarticulando o sistema de vassalagem, prática típica do feudalismo. Isso traz consequências 

para a organização e a atividade missionária eclesial, que se percebeu em necessidade de 

mudar. 

 

Pela crise do feudalismo acontece a redescoberta da cidade. Os feudos começam a se 

esvaziar e os burgos aumentam, por influência de grandes feiras-livres, nos subúrbios das 

cidades. Os mosteiros ficam ilhados na zona rural; aumenta a distância entre a Igreja e o 

mundo. Com o crescimento das cidades, a Igreja se interessa em melhorar sua presença e ação 

sobre elas e busca dividi-las em paróquias territoriais, no mesmo sistema de divisão que era 

feito nas paróquias rurais. Essa dinâmica de Igreja rural invade a cidade e contribui para que o 

conceito antigo de Igreja local seja extinto por completo. Nessa renovação renascentista, o 

sistema paroquial não é reestruturado, mas transferido do rural para as cidades. Sem 

reestruturação, mas somente adaptado, o mesmo sistema paroquial é utilizado para a realidade 

rural e urbana (cf. GODOY, 2008, p. 14). Não se pensou em retomar o modelo urbano usado 

na antiguidade, mas enquadrar duas realidades diferentes num único modelo eclesial de 

evangelização. Um modo de dar soluções simples a problemas complexos.  

 

A comunidade cristã, que nos primeiros séculos era regida exclusivamente em vista da 

missão, passa a ser tomada em definitivo como sistema paroquial administrativo regido por 

um pároco. Os cristãos que moravam nas áreas rurais e urbanas não estão mais ligados a uma 

comunidade, mas a um pároco que exerce função de administrar bens eclesiais e sacramentos. 

 

Uma Igreja estabelecida e essencialmente estável, ou imutável. Sua ação 

evangelizadora centra-se quase que exclusivamente na paróquia, que mais administra do que 

evangeliza. A ação missionária fica nas mãos dos religiosos, a exemplo do que acontecia com 

os monges10. 

 

Nos séculos XI e XII, a vida cristã teve seus centros de irradiação nos mosteiros, nos 

inumeráveis mosteiros dos Beneditinos de Cluny e dos Cistercienses, filhos de S. Bernardo. No 

século XIII aparecem os Mendicantes, que vão animar e movimentar a vida religiosa das 

cidades: Franciscanos, Dominicanos, Carmelitas, Mercedários, Agostinianos atraem o favor do 

                                                 
10 Cf. item 2.3.3 desta dissertação. 



 65 

povo e deixam à paróquia o papel de centro administrativo. Aí os fiéis vêm buscar os papéis de 

registros, cumprir as formalidades exigidas pela Igreja, no Batismo ou no Casamento ou nos 

Funerais. Mas a devoção só se faz nas igrejas dos frades. É nas igrejas dos frades se que ouvem 

as melhores pregações, que se honram os Santos mais populares, e sobretudo nessas igrejas os 

fiéis podem constituir associações de piedade e ajuda mútua na forma de Ordens terceiras e 

irmandades (COMBLIN, 1967, p. 8).  

 

 “Ao longo da Idade Média, adaptando-se às novas condições do período feudal, a 

paróquia foi ocupando uma função importante. Constituiu-se num lugar de encontro entre as 

instituições eclesiais e a religiosidade popular” (CALIMAN, 2007, p. 34).  O Concílio de 

Trento conceberá elementos que irão constituir outros caminhos para a paróquia.  

 

 

3.2 O CONCÍLIO DE TRENTO: A PARÓQUIA COMO SUJEITO ECLESIAL 

 

 

O avanço das ideias científicas, sociais e políticas do século XVII e XVIII, provindas 

do pensamento iluminista, junto com as revoluções modernas, afetam a concepção medieval-

agrária e levam o mundo e a cultura a uma secularização11. 

 

No primeiro capítulo desta pesquisa foi mostrado que o fio condutor da ação 

missionária eclesial no período moderno era a purificação eclesial12. Em outras palavras, 

mesmo observando e se inteirando de todas as mudanças pelas quais passava a sociedade, há 

pouca abertura eclesial para a cultura nova que despontava; a opção é pelo fechamento da 

instituição em si mesma. Numa ação de contraposição e no intuito de confirmar-se como 

instituição segura e importante para a sociedade, a Igreja busca purificar-se do pensamento 

moderno e do protestantismo, transformando a paróquia num sujeito de ação da Contra 

Reforma Católica instaurada pelas ideias do Concílio de Trento (1545-1563). Foi um modo de 

responder às novas perspectivas culturais e aos embates protestantes, sendo que esta resposta 

veio acentuar o poder doutrinal na estrutura eclesial e promoveu o advento da “disciplina 

clerical”. 

 

Trento não se preocupa em reestruturar a paróquia que, após muitos séculos 

funcionando a partir da mesma estrutura, é reajustada para ser instrumento de combate às 

                                                 
11 Entendida como autonomia das realidades terrestres (cf. GS 36; EN 55). 
12 Cf. item 2.4 desta dissertação. 



 66 

ideias teológico-pastorais-filosóficas presentes no novo mundo que se configurava (cf. 

ALMEIDA, 2009, p. 55). 

 

3.2.1 A Renovação Paroquial Tridentina 

 

No objetivo de purificar a instituição eclesial, o Concílio de Trento busca readequar a 

paróquia, mas permitindo que ela continue nos moldes do passado, com estruturas fixas e sem 

contato com as pessoas situadas fora do seu raio de ação. Ostenta o parâmetro doutrinal como 

certeza da evangelização. A paróquia torna-se um dos instrumentos para purificar a Igreja das 

ideias disseminadas pela Reforma Protestante e pelo advento da Modernidade, fechando-se 

numa espiritualidade devocional e individual.   

 

Os elementos eclesiais de modo geral se renovam, despertando a preocupação com a 

formação do clero e criação de seminários. Estimula-se a instalação de mais paróquias, como 

meio eficaz de atender às demandas da ação missionária (cf. ANDRADE, 2006, p. 21). O 

bispo se faz administrador da sua diocese, velando pelos párocos, pregando a Palavra de 

Deus, ajudando na formação através dos seminários. Determina que cada paróquia tenha seu 

pároco e limites territoriais bem definidos. Sugere que não sejam muito amplos, para que o 

pároco conheça e cuide melhor dos paroquianos e a evangelização se torne mais eficaz. A 

ação missionária limita-se ao território paroquial. A atividade missionária paroquial está 

voltada para a própria Igreja, não pela vivência do evangelho. 

 

A renovação tridentina concebe a paróquia como espaço onde se desenvolverá a 

missão. Nascem as missões populares, geralmente pregadas por institutos religiosos que se 

dedicam de modo especial às missões em paróquias das áreas rurais, concentrando sua ação a 

partir dessas regiões. Nesse ínterim, ocorre, entretanto, um elevado grau de urbanização, e a 

população começa a deslocar-se para a área urbana. Enquanto a Igreja centrava forças no 

campo, a população a ser evangelizada se transferia para a cidade, gerando um novo tipo de 

sociedade (cf. COMBLIN, 1991, p. 222). Sem dúvida, chegara o momento de revisar a ação 

missionária, o que, porém, não acontece, de vez que Trento se preocupou mais em estabelecer 

a paróquia no molde territorial jurídico, transformando-a numa instituição básica do sistema 

eclesial. O pároco tornou-se a figura central, mais autoridade que pastor ou guia da 

comunidade. A formação permanente e o acompanhamento dos presbíteros tornam-se 

caminho da renovação paroquial, sendo que eles devem conhecer seu povo, cuidar dos pobres, 



 67 

pregar, instruir, formar e ser testemunho de vida (cf. ALMEIDA, 2009, p. 55). Era uma forma 

de melhorar a missão da paróquia, mas que centraliza funções e se mostra insuficiente para 

uma vivência missionária.  

 

A paróquia é vista como grande articuladora da vida da Igreja e lugar privilegiado da 

comunicação entre Deus e o povo. Nela se condensa o espaço sagrado. Um modelo paroquial 

tipicamente centralizado: concentra sua pastoral na matriz e no pároco, e depende dele em 

tudo. Desenvolve uma forma de organização piramidal, onde alguns mandam, a maioria 

obedece e tem pouco ou quase nenhum acesso ao conhecimento bíblico, teológico e pastoral. 

A matriz concentra as grandes festas e há centralização de novenas, confissões, páscoa, natal, 

etc. O povo satisfaz seu desejo espiritual, muito mais nos movimentos do que na vida 

paroquial. Trento confirma a paróquia como estrutura fixa, doutrinária, centralizadora, 

disciplinadora, pouco missionária e estruturalmente rural. 

 

3.2.2 Outras Iniciativas de Renovação Paroquial 

 

Conforme se lê acima, temos que Trento trouxe renovação para o sistema paroquial. 

Mas, num mundo de constantes mudanças e de reestruturação, os aspectos paroquiais 

afirmados por Trento são carentes de diálogo com o mundo e nem sempre correspondem aos 

anseios da evangelização, chocando-se com as ideias modernas. Havia necessidade de outra 

renovação paroquial, saindo das estruturas rígidas, doutrinárias, hierárquicas, burocráticas e 

centralizadoras. Assim, entre o Concílio Vaticano I e o Vaticano II delineiam-se anseios, 

sinais e busca de outra renovação paroquial. 

 

Até a década de 1920, o sistema paroquial era considerado pelos canonistas como 

eficaz para a evangelização. Prova disso é o código de Direito Canônico de 1917, que fixa, 

aos moldes de Trento13, linhas jurídicas com rigidez estrutural para a paróquia, confirmando 

certo “engessamento paroquial”. Porém, o avanço da secularização e a crítica intelectual e 

anticlerical14 que acompanham a evolução do Iluminismo e da Modernidade, mostram os 

                                                 
13 Cf. Cânones 451 a 470 do Código de Direito Canônico de 1917. Disponível em: <http://parroquiasanjuanba 

utista.org/BCD/Codigo/1917_0391-0486.htm>. Acesso em: 22 fev. 2011. 
14 O anticlericalismo assume aspectos diferentes conforme o momento histórico, mas neste período os 

argumentos são sempre de que a Igreja é inimiga da verdade, das ciências e do progresso. A condenação de 

Galileu é um elemento sempre presente nesses argumentos. O padre é sempre alguém capaz de causar mal-estar, 

rico, pomposo, mulherengo, etc. (cf. MARTINA, 1996, p. 292). 



 68 

desafios sociais e a necessidade de se buscar renovação e dinamicidade missionária na 

paróquia. 

 

Com vistas a renová-la e adaptá-la ao contexto da Modernidade, surgem várias 

tentativas ou iniciativas que se seguirão até o Concílio Vaticano I: paróquia litúrgica, 

missionária, de obras e de condensação de pastoral de conjunto, representando sinais de uma 

consistente preocupação a respeito de seu papel evangelizador. 

 

O projeto de “paróquia litúrgica” surgiu a partir dos escritos de Dom L. Beauduin 

(1873-1960), monge beneditino, que segue o pensamento do papa Pio X – sobre a 

participação nos mistérios litúrgicos – e fala de uma genuína vida cristã a partir da vivência 

autêntica da liturgia (cf. NEUNHAEUSER, 2007, p. 207-208). Tais escritos, junto com os de 

outros autores, abordam vários assuntos: a liturgia como fundamento religioso da paróquia; a 

paróquia como comunidade viva, da edificação espiritual do seu sentido místico (cf. 

ALMEIDA, 2009, p. 126). Contribuem para o surgimento, em 1925, na Alemanha, da ideia da 

paróquia litúrgica, estritamente eucarística e de característica sobrenatural (cf. COMBLIN, 

1991, p. 230). Esse pensamento ajuda a resgatar o sentido cristão da assembleia litúrgica, mas 

distancia o contato paroquial com as outras pastorais e com a sociedade em geral. A paróquia 

ficou mais espiritualizada e menos atuante na realidade. 

 

No projeto “paróquia missionária”, a obra que mais se destaca é a de Georges 

Michonneau (1899-1983) que, em 1945, publicou em francês a obra: “Paróquia, Comunidade 

Missionária15”. Fala da possibilidade missionária da paróquia, desde que passe por renovação 

no trabalho que exerce, na maneira como este é exercido e na forma como ela é concebida. 

Afirma que as missões populares são meios para variar o trabalho paroquial, mas ainda não 

são transformadoras. Para transformar uma paróquia é preciso, sobretudo, mais tempo, até 

mesmo muitos anos (cf. MICHONNEAU, 1961, p. 32; 39-40; 238). Não ajudam a estabelecer 

linhas de ação mais abrangente, limitam-se a propor que a paróquia se torne missionária. 

 

A “paróquia de obras”, conhecida nos Estados Unidos como “great family”, é um 

modelo baseado em estruturas sociais, com escola, recreação, templo, salão social, etc. 

Elementos equivalentes aos que a sociedade teria. Um modo de reunir os fiéis a partir das 

                                                 
15 MICHONNEAU, Georges. Paróquia, Comunidade Missionária: conclusão de cinco anos de experiência. 

Rio de Janeiro: Agir, 1961. 



 69 

necessidades sociais e assegurar que não sofram a corrupção da sociedade (COMBLIN, 1991, 

p. 225). Esse tipo de paróquia tira o cristão do relacionamento com o mundo e fecha-o em um 

sistema protetor. Como não pode abarcar todos os segmentos sociais e muitos elementos 

ficam fora do seu alcance, a paróquia se restringe aos fiéis que participam dessas estruturas. 

  

Mais uma tentativa de renovação pelo modelo de paróquia é a condensação da 

pastoral de conjunto. Parte da ruptura entre Igreja e mundo e da necessidade de evangelização 

nos centros de trabalho e outros locais descristianizados. Estabelece relação entre a vida 

eclesial e ambiente social. Pela paróquia se intenta estreitar essa relação com a sociedade. A 

ação evangelizadora dá grande importância ao trabalho em grupo, valoriza a pesquisa 

sociológica e busca integrá-la com a reflexão teológico-pastoral. Nesse pensamento, a 

paróquia surge como comunidade de fé, de culto e de caridade (ALMEIDA, 2009, p. 131-

135). 

 

Na década de 30, a Ação Católica16 chega aos países latinos, ao mesmo tempo em que 

é criado o Movimento da Juventude, na Alemanha. Ambos procuram dar visibilidade a um 

novo tipo de presença cristã leiga na sociedade. Não são mais as congregações que buscam as 

respostas eclesiais para o mundo, e sim os movimentos. Recupera-se certa 

corresponsabilidade cristã, dando atenção e conhecimento aos problemas e tensões da 

sociedade. Há mais interesse pelo aspecto missionário. Valoriza-se mais a pregação, a homilia 

e a catequese, mas o conteúdo permanece o mesmo da Cristandade: clássico e abstrato (cf. 

ALMEIDA, 2009, p. 96-97). São movimentos centrados no meio urbano, não na paróquia, 

mas que sofreram com as investidas para serem paroquializados, e em grande parte se 

tornaram estéreis (cf. COMBLIN, 1991, p. 227). 

 

Essas iniciativas mostram que a paróquia se encontrava em processo de sair de uma 

letargia completa para uma consciência mais global de sociedade, mas a ação missionária 

continuava escassa, distante das preocupações do mundo e vivendo o marasmo doutrinal do 

modelo tridentino. Somente com as reflexões do Vaticano II surgiriam luzes concretas para se 

pensar melhor numa reestruturação eclesial-paroquial.  

                                                 
16 A Ação Católica é um instrumento de apostolado leigo submisso à hierarquia, de elite, fiel às determinações 

da Santa Sé e dos bispos diocesanos. Tem o objetivo de recristianizar o social. Para Enrique Dussel a América 

Latina seguiu à risca as instruções do papa Pio XI acerca da Ação Católica cuja teologia pode ser denominada de 

“teologia da nova cristandade” (cf. DUSSEL, 1999, p. 44-45). 

 



 70 

3.3 O CONCÍLIO VATICANO II E A REESTRUTURAÇÃO PAROQUIAL 

 

 

  É fato conhecido que a Igreja se encontrava em conflito com as igrejas surgidas da 

Reforma Protestante e com a Modernidade. Passos foram dados, mas ainda insuficientes. No 

que concerne à paróquia, foi possível perceber que na primeira metade do século XX, anos 

antes do Vaticano II, já havia projetos e todo um trabalho de busca da renovação paroquial, 

rumo à configuração de um novo rosto eclesiológico, passando-se a ver a Igreja a partir do 

mundo, e não ao contrário, como sempre acontecia. 

 

“O Concílio Vaticano II [...] não significou só um aggiornamento como disse o saudoso papa 

João XXIII, na abertura do concilio ecumênico, mas sim um repensar a paróquia que vê 

alargado o seu conceito e sua atuação, embora não fosse a principal preocupação dos padres 

conciliares (DELLA GIUSTINA, 1986, p. 51). 

 

A Igreja começa a preocupar-se com problemas que a Idade Moderna e 

Contemporânea levantavam, mas quase sempre eram abafados (cf. LIBANIO, 1974, p. 41).  

 

3.3.1 A Paróquia como Nível Eclesial da Igreja Local 

 

A Igreja Local é uma porção do povo de Deus presidida por um bispo (CD 11). Nela se 

encontra e opera verdadeiramente a Igreja de Cristo, que é una, santa, católica e apostólica (cf. 

Med 15, 17). Sendo um mistério de comunhão católica, a Igreja não pode prescindir da 

comunhão e da catolicidade, onde todos podem participar fraternalmente da comum dignidade 

de filhos de Deus e responsabilidade pela missão (cf. LG 13; 32). Pela comunhão, os bispos 

mantem-se sempre unidos entre si e se mostram solícitos com todas as Igrejas, já que juntos 

são responsáveis pela missão apostólica da Igreja. O cumprimento disso reflete em benefício 

da própria diocese, pois, assim, a comunhão eclesial dos fiéis se abre à dimensão da 

catolicidade (cf. Med 15, 21).  

 

A Igreja Local é o acontecer da Igreja universal quando está em comunhão com as 

outras Igrejas Locais. No coração de cada Igreja Local está toda a Igreja, mas não a Igreja 

toda. Estão presentes em cada Igreja Local todos os meios de salvação que a Igreja dispõe. 

 

A eclesiologia do primeiro milênio foi constituída a partir da Igreja Local, em unidade 

não pelo templo, nem pelo território, mas pelo presbitério, presidido pelo bispo numa cidade, 



 71 

que estava unido à Igreja de Roma e assim constituía a Igreja universal: “Durante o primeiro 

milênio, predominou o modelo eclesiológico neotestamentário - a universalidade da Igreja, 

acontecendo na Igreja Local, com uma eclesiologia pluriforme e um pluralismo teológico” 

(BRIGHENTI; CARRANZA, 2009, p. 152). 

 

No início, nas grandes cidades, não havia paróquias, mas comunidades unidas à 

comunidade Local (cf. GOETH, 1974, p. 79). Com o surgimento da paróquia, pouco a pouco 

a eclesialidade foi deixando seu aspecto urbano e Oriental, próprio do período patrístico, e foi 

tomando um rosto mais rural e Ocidental, num processo de reconstrução eclesial. Aos poucos, 

o rosto do cristianismo, bem estruturado ao redor do bispo, se fragmenta em paróquias rurais 

distantes, organizadas em torno ao presbítero. Diminui o papel pastoral do bispo e aumenta 

sua função sócio-política de defensor civitatis17, deixando para o presbítero sua identidade 

originária eucarística e sacramental das comunidades (Cf. BRIGHENTI; CARRANZA, 2009, 

p. 152). O centro da unidade passa a ser a paróquia, não mais a Diocese.  

 

Esse novo rosto eclesial, distante da Igreja Local, se confirma quando, no início do 

segundo milênio (séculos XI-XII), sob o protagonismo do papa Gregório VII (papa entre os 

anos 1073 e 1085), a Igreja reformula profundamente a si mesma18, passando a um modelo 

burocratizado, uniformizado e piramidal, projetando uma hierarquia eclesiástica, com uma 

eclesialidade abstrata, em cujo centro está o papa, em detrimento de um rosto eclesial “local” 

e “particular”, grandemente modelado no primeiro milênio. Desse modo, o segundo milênio 

conviveu com a ausência de uma eclesiologia da Igreja Local no espaço eclesial e com a forte 

presença da paróquia. Essa nova eclesialidade contribuiu para eliminar a possibilidade de uma 

Igreja Local que se configurava como “comunidade de comunidades”. Pela paróquia, a 

comunitariedade perdeu força e o aspecto administrativo e hierárquico da Igreja foi 

potencializado. 

 

Na segunda metade do século XX, as reflexões e posições do Concílio Vaticano II 

resgatam a importância da comunitariedade e catolicidade do cristianismo, na particularidade 

das Igrejas Locais, a exemplo da Igreja do primeiro milênio. O Vaticano II elaborou uma nova 

eclesiologia e teologia de comunitariedade, mostrando que sem comunidade não há Igreja, 

                                                 
17 Defensor da cidade com poder judicial, colaborador na administração e na economia da região, papel militar e 

conselheiro dos príncipes.  
18 Cf. item 2.3.4.1 desta dissertação. 



 72 

pois é a mediação na comunidade que ajuda outros a terem fé: “Sempre cremos com os outros 

e naquilo que os outros creêm” (BRIGHENTI; CARRANZA, 2009, p. 168). O cristão é 

chamado à vivência de comunhão e precisa encontrá-1a na comunidade de base, comunidade 

local ou ambiental, que permita a convivência pessoal fraterna entre seus membros (cf. Med 

15, 10).  

 

O princípio cristão é que Deus não quer salvar o ser humano pela mediação da 

comunidade. Ninguém vive na total coerência do cristianismo sem pertencer a uma 

comunidade que professa. Ser cristão implica participar de uma comunidade concreta, com 

particularidades, valores e diferenças, que se dá na dimensão Local, numa Diocese. A Igreja 

existe visivelmente numa comunidade que se reúne. A Conferência de Medellin, que busca 

aplicar o Concílio na América Latina e Caribe, diz que a comunidade de base é célula inicial 

da estrutura eclesial, foco de evangelização e, consequentemente, espaço da promoção 

humana. É o primeiro e fundamental núcleo eclesial que, em seu nível, deve responsabilizar-

se pela expansão da fé, como também do culto, que é sua expressão. Comunidade de base se 

dá numa paróquia, e ajuda a paróquia a ser pensada como um conjunto pastoral vivificador e 

unificador de comunidades de base (cf. Med 15, 10) ou “comunidade de comunidades”. Para 

ser concebida assim, a paróquia precisa descentralizar sua pastora1, no tocante a lugares, 

funções e pessoas. “A paróquia apresenta um exemplo luminoso do apostolado comunitário, 

congregando num todo as diversas diferenças humanas que encontra e inserindo-as na uni-

versidade da Igreja” (AA 10). Nesse nível, devido à comunhão e catolicidade da Igreja, o 

pároco, unido ao seu bispo, é sinal de unidade, assistido pela colaboração de leigos, religiosos, 

diáconos, etc. (cf. Med 15, 14). 

 

É preciso que a paróquia, sendo um nível eclesial da Igreja Local, colabore em todas as 

iniciativas missionárias da Igreja, seja no âmbito interparoquial, interdiocesano, nacional ou 

internacional, e não apenas limitada ao seu território ou da Igreja Local (cf. AA 10). Pois, 

todas as mudanças ocorridas no mundo, em consequência da mobilidade, meios de 

comunicação ou globalização, não permitem mais que uma instituição fique fechada em si 

mesma. Assim, faz-se necessário que todas as comunidades eclesiais se mantenham abertas à 

dimensão da comunhão católica, não se fechando em si mesmas (cf. Med 15, 8). Isso leva a 

considerar que as estruturas eclesiais devem desenvolver de fato a Pastoral de Conjunto, da 

qual o bispo é o responsável direto (Med 15, 17). Para que toda ação se oriente em um mesmo 

projeto missionário é preciso que cada paróquia ou pequena comunidade se insira ativamente 



 73 

na pastoral orgânica de cada diocese (cf. DAp 169). Isso ajuda a superar o paroquialismo, 

ampliando a visão de catolicidade; exige nova postura pastoral e visão teológica, condizente 

com a eclesialidade do Vaticano II, e leva a uma nova mentalidade missionária eclesial. 

 

3.3.2 O Pároco com Espírito Missionário 

 

O Vaticano II faz pouca menção à paróquia. Tanto na Constituição dogmática Lumen 

Gentium como na Constituição pastoral Gaudium et Spes, que tratam exclusivamente sobre a 

Igreja, o termo “paróquia” não é citado uma única vez. No Decreto Christus Dominus, o 

assunto entra em pauta, mas a figura do pároco prevalece mais que o da paróquia: “salvo 

engano, se vinte e duas vezes ocorre o termo „paróquia‟, nada menos que dezenove ocorre o 

termo „pároco‟” (ALMEIDA, 2009, p. 149).  

 

Esse Decreto define os párocos como principais colaboradores do bispo e responsáveis 

pelos fiéis da diocese. No seu trabalho ministerial, cabe-lhes ensinar, santificar e governar, 

para que todos da comunidade paroquial se sintam membros tanto da diocese como de toda a 

Igreja; ter consciência de colaboração supraparoquial, para garantir unidade no ministério 

pastoral, tornando-o mais eficaz. É quando se requer dos párocos um espírito missionário e 

abrangência a todos os que vivem na paróquia; e, em caso de não terem condições de fazê-lo, 

que recorram aos leigos para auxiliarem no apostolado, suscitando-lhes o necessário estímulo 

e motivação para participarem na evangelização. A missão deixa de ser dever exclusivo do 

pároco, e todos recebem a tarefa missionária de evangelizar.  

 

Todo pároco deve tornar-se testemunho de vida comunitária, espiritual, pessoal, 

fraternal e de caridade (cf. CD 30). A paróquia é o centro onde se elabora e se cria a 

santidade, que provém do Cristo, mas com vistas ao mundo. Consta ainda que, ao se erigirem, 

suprimirem ou serem modificadas paróquias, os bispos somente o façam se isto contribuir 

para a salvação. Nada pode ser feito à revelia ou por gostos pessoais (cf. CD 32). Havendo 

necessidade, os Institutos religiosos podem colaborar nos diversos ministérios pastorais, 

aceitando paróquias, mesmo que às vezes apenas temporariamente (cf. CD 35). O documento 

visa a agregação de todos no trabalho evangelizador, a fim de que a missão na paróquia se 

torne uma realidade e a realidade da missão se faça presente na paróquia. 

 



 74 

Ao falar de Igreja, o Concílio usa o termo “comunidade de fiéis” ou “povo de Deus”; 

“povo unido pela unidade do Pai e do Filho e do Espírito Santo” (LG 4). Se aplicarmos esses 

termos à realidade de paróquia, podemos dizer que esta representa, para o Concílio, 

comunidade de fiéis que constitui o povo de Deus. Sendo assim, a paróquia, de algum modo, 

torna a Igreja presente e visível no determinado lugar onde ela está instalada, ou inserida.  

Paróquia não é uma parte da Igreja, é a mesma Igreja em vários lugares, e quando o bispo cria 

uma nova paróquia não se produz uma divisão de Igreja, mas uma nova presença de Igreja, 

sempre a mesma (cf. COMBLIN, 1967, p. 11).  O Código de Direito Canônico confirma que a 

paróquia é uma determinada comunidade de fiéis, constituída na Igreja Particular, confiada ao 

pároco como seu pastor próprio, sob a autoridade do bispo diocesano (cf. CDC 515). 

 

Desse modo, se o papel essencial da Igreja é viver a comunhão pelo Evangelho e 

proclamar a salvação ao mundo, o da paróquia também é. Para ser Igreja, a paróquia deve ser 

imagem e porção concreta do povo de Deus, onde seja possível reunir todas as variedades 

humanas num mesmo culto. 

 

Esse rosto de Igreja muda o foco de instituição regida pela autoridade clerical, para ser 

uma Igreja comunhão: “O Vaticano II consagrou esse modelo [...]. Vinte anos depois, o 

Sínodo sobre o Vaticano II (1985) afirmou que a eclesiologia de comunhão é ideia central e 

fundamental nos documentos do Concílio” (ALMEIDA, 2004, p. 176). A imagem da paróquia 

a partir dessa eclesiologia conciliar centra sua ação evangelizadora, não em interesses 

próprios ou institucionais, mas na pessoa e no Reino de Deus, superando o modo eclesial de 

ver e pensar tridentino, defensor do primado da doutrina, da moral, e de caráter institucional.        

 

3.3.3 A Paróquia como Comunidade 

 

A dimensão de comunidade, própria e originária do ser Igreja, expressa a comunhão 

trinitária ao mundo. No Decreto Ad Gentes a paróquia é uma comunidade que se torna sinal 

da presença de Deus no mundo (cf. AG 15). O Decreto Apostolicam Actuositatem define a 

paróquia como lugar de apostolado comunitário, numa união com os leigos, para todos 

atuarem nos problemas do mundo e da salvação.  

 

A paróquia dá-nos um exemplo claro de apostolado comunitário, porque congrega numa 

unidade toda a diversidade humana que aí se encontra e a insere na universalidade da Igreja. 

Acostumem-se os leigos a trabalhar na paróquia, intimamente unidos aos seus sacerdotes, a 



 75 

trazer para a comunidade eclesial os próprios problemas e os do mundo, bem como as questões 

que dizem respeito à salvação dos homens, para que se examinem e resolvam no confronto de 

vários pareceres. Acostumem-se, por fim, a prestar auxílio a toda iniciativa apostólica e 

missionária da sua comunidade eclesial, na medida das próprias forças (AA 10). 

 

Toda a diversidade humana está presente na realidade paroquial. Os leigos são 

importantíssimos para a vida e a missão eclesial. É o batismo que lhes confere essa 

possibilidade. O Concílio Vaticano II devolveu aos leigos o papel ativo na comunidade 

eclesial, levando-os a uma participação direta no trabalho da evangelização. Isso é confirmado 

no Catecismo (1992), o qual admite que “todo leigo, em virtude dos dons que lhe foram 

conferidos, é ao mesmo tempo testemunha e instrumento vivo da própria missão da Igreja 

[...]” (CIC 913). Cabe a cada discípulo de Jesus fazer sua parte na tarefa de evangelizar (cf. 

AG 23). 

 

Ao tomar a Igreja como comunidade de fé, o Concílio define que o papel dos 

missionários é suscitar comunidades de fiéis onde todos exerçam suas funções, a fim de tornar 

visível o Reino de Deus (cf. AG 15). Uma paróquia é comunidade de fiéis e, segundo o 

pensamento conciliar, faz-se mister que esteja aberta a fazer surgir outras comunidades. 

Valores cristãos só terão sentido se vividos em comunidade. O Vaticano II retoma a primitiva 

noção de paróquia como encontro de pessoas que formam a comunidade de fé. Cada paróquia, 

comunidade, porção do povo de Deus, precisa ser "comunhão de comunidades". Assimilar 

esta premissa é condição básica para a renovação das estruturas eclesiais em direção a uma 

evangelização paroquial renovada. 

 

Em síntese, o Vaticano II dá maior importância à Palavra de Deus e à história da 

salvação; promove maior proximidade e facilita a participação dos leigos, inclusive na 

liturgia, gerando um ambiente celebrativo mais festivo. Seus elementos comunitários são mais 

sensíveis, inclusive na dimensão missionária, social e de promoção humana. Há mais abertura 

para a complementação das funções, numa consciência de corresponsabilidade entre todos. 

Oferece à paróquia elementos para uma reestruturação, tanto em seu carisma quanto na sua 

missão. Não resolve, entretanto, a dificuldade de conciliar modelo tradicional paroquial com 

evangelização, tarefa que fica para o pós-Concílio. 

 

 

 



 76 

3.4 A MISSIONARIEDADE NA PARÓQUIA NO PÓS-CONCÍLIO VATICANO II 

 

 

O Concílio Vaticano II pretendeu renovar a ação missionária da Igreja e, mesmo que 

os textos sobre a missão sejam fracos e carentes de unidade, houve grande anseio dos 

conciliares em mudar a consciência de missão nas instituições da Igreja (cf. COMBLIN, 

2005, p. 67). Adota um novo modo de anunciar e viver melhor o Evangelho, tornando-se 

oportuno conceber mudanças, rebuscar o diálogo com a sociedade e superar o antigo modo de 

ser Igreja, favorecendo a redescoberta de uma eclesiologia missionária local, convocando 

todos à missão. O objetivo incluía refletir e praticar um estilo novo de Igreja.  

 

3.4.1 As Conferências Gerais do Episcopado Latino-americano e Caribenho 

 

Essas Conferências marcam uma caminhada eclesial importante na América Latina e 

Caribe, a qual se reflete no contexto paroquial. A Conferência de Medellín (1968) aponta para 

a necessidade de se viver uma Igreja de pequenas comunidades denominadas Comunidades 

Eclesiais de Base – CEBs (cf. Med 15.10). Puebla (1979) convoca a paróquia para ser centro 

de coordenação e animação de comunidades, grupos e movimentos (cf. DP 644). Santo 

Domingo (1992) confirma a paróquia como missionária, sendo rede de comunidades e 

movimentos, integrada e atenta aos problemas do seu contexto (cf. SD 58). Aparecida (2007) 

situa a paróquia como espaço de vivência e formação missionária do discipulado (cf. DAp 

304-306). Ao tratar sobre temas da paróquia, as Conferências mostram acreditar na missão e 

importância da paróquia para a realidade eclesial, tornando-se importante observar em cada 

Conferência os direcionamentos desse tema. 

 

3.4.1.1 Medellín: A Paróquia como Conjunto Unificador de Comunidades 

 

Medellín (1968) buscou aprofundar a perspectiva do lugar da Igreja num mundo 

dicotômico, dividido entre países ricos e pobres; desenvolvidos e subdesenvolvidos. O grande 

valor de Medellín refere-se ao fato de ter reconhecido a situação de miséria e os desequilíbrios 

estruturais latino-americanos, e ter procurado, à luz do Concílio, encontrar os caminhos de 

libertação, numa Igreja mais ativa no social e mais atenta aos sinais dos tempos (cf. 

TEIXEIRA, 1988, p. 291). 

 



 77 

Numa época de experiências difíceis, como os golpes de Estado no Brasil e na 

Argentina, a experiência reformista do Chile, os problemas enfrentados por Cuba e a 

insurreição de guerrilhas em vários países, Medellín sente a necessidade de ouvir o clamor do 

povo por libertação e dá um grande passo em direção à opção eclesial pelos pobres. A grande 

profecia de Medellín foi ter percebido a potencialidade presente nas experiências pastorais 

nascentes, enquanto fermento de uma verdadeira ação evangelizadora e, movida pelo espírito 

do Concílio Vaticano II, ter mostrado a importância em se viver uma Igreja de pequenas 

comunidades.   

 

A vivência da comunhão a que foi chamado, o cristão deve encontrá-la na “comunidade de 

base”: ou seja, em uma comunidade local ou ambiental, que corresponda à realidade de um 

grupo homogêneo e que tenha uma dimensão tal que permita a convivência pessoal fraterna 

entre seus membros. Por conseguinte, o esforço pastoral da Igreja, deve estar orientado à 

transformação dessas comunidades em «família de Deus», começando por tornar-se presente 

nelas, como fermento por meio de um núcleo, mesmo pequeno, que constitua uma comunidade 

de fé, esperança e caridade (LG 8; GS 40). A comunidade cristã de base é, assim, o primeiro e 

fundamental núcleo eclesial, que deve em seu próprio nível responsabilizar-se pela riqueza e 

expansão da fé, como também do culto que é sua expressão. Ela é, pois, célula inicial da 

estrutura eclesial e foco de evangelização e, atualmente, fator primordial da promoção humana 

e do desenvolvimento (Med 15.10). 

 

Medellín intuiu que as CEBs seriam uma maneira eficaz de criar maior identidade e 

compromisso de fé entre os cristãos; “acreditou na força das CEBs e considerou a paróquia 

sob a perspectiva delas” (GODOY, 2008, p. 14), redefinindo a paróquia como "um conjunto 

pastoral unificador das Comunidades de Base" (Med 15.13).  

 

Embora as CEBs tenham nascido antes19, em Medelln elas ganham foro de cidadania e 

reconhecimento institucional. Ali se tratou das CEBs como fator de vivência comunitária e 

fraterna, sinal da presença de Deus no mundo, realizando de fato o ideal da comunidade de fé, 

esperança e caridade (cf. Med 15, 10). Ficou claro que em pequenas comunidades, integradas 

e integradoras, é mais fácil viver a fraternidade e a missão. Transformando a paróquia em 

pequenas comunidades, todos se sentirão parte dela e responsáveis por ela. Em suma, trata-se 

de um jeito novo de ser e viver a Igreja. 

 

3.4.1.2 Puebla: A Paróquia como Animação e Coordenação de Comunidades 

 

                                                 
19 Cf. item 3.5.4 desta dissertação. 



 78 

Em Puebla (1979) o eixo principal é a evangelização no presente e no futuro da 

América Latina, tendo como opção de evangelização os pobres. Visa a uma Igreja 

missionária, de comunhão e servidora. Reafirma a Teologia da Libertação, com as propostas 

de mudanças profundas nas estruturas latino-americanas. Afirma que “as paróquias e outras 

estruturas eclesiásticas são insuficientes para satisfazer a fome de Evangelho sentida pelo 

povo latino-americano” (DP 78) e orienta para que as pequenas comunidades eclesiais 

possibilitem melhor articulação na paróquia e diocese, valorizando a participação ativa dos 

leigos: “A vitalidade das CEBs começa a dar seus frutos; é uma das fontes de onde brotam os 

ministérios confiados aos leigos: animação de comunidades, catequese, missão” (DP 97). 

 

Focaliza a paróquia como “centro de coordenação e animação de comunidades, grupos 

e movimentos” (DP 644), mas muitas atitudes paroquiais ofuscam o dinamismo de renovação, 

como a valorização do lado administrativo, que leva ao abandono pastoral e ostenta o 

marasmo evangelizador, e o excesso de clericalismo, que é um veneno e contribui para o 

fechamento da paróquia em si, desconsiderando o apostolado que a rodeia (cf. DP 633). 

Puebla, continuando Medellín, estimula a multiplicação de pequenas comunidades que 

ajudem no inter-relacionamento, reflitam melhor a realidade, propiciem a unidade e todos se 

tornem fermento na massa (cf. DP 105; 110-111). Idealiza a criação de uma rede de grupos e 

comunidades, diversificando a pastoral paroquial e, por consequência, renovando-a (cf. DP 

631; 632). Puebla não se preocupa com o problema da paróquia territorial, mas a descreve 

como centro de animação e coordenação de comunidades, numa vivência concreta da pastoral 

de conjunto (cf. DP 650). 

 

3.4.1.3 Santo Domingo: A Paróquia Como Rede de Comunidades 

 

A conferência de Santo Domingo (1992) estabelece o tema da “Nova Evangelização”. 

No desafio de implementá-la, enfatiza a religiosidade popular como expressão de 

inculturação; incentiva a formação cristã das consciências; orienta a zelar para que os meios 

de comunicação não manipulem nem sejam manipulados; exorta para que a vida moral seja 

apresentada como seguimento de Cristo; pede que se favoreça a formação permanente do 

clero e de leigos. Prega que em “torno do Bispo e, em perfeita comunhão com ele, devem 

florescer as paróquias e as comunidades cristãs, como células vivas e pujantes de vida 

eclesial” (SD 25). 

 



 79 

Na linha das Conferências anteriores, confirma a paróquia como missionária, a partir 

de uma rede de comunidades, integrada e atenta aos problemas do seu contexto (cf. SD 58). 

Considera a necessidade de um processo de conversão entre seus agentes e abertura para a 

participação mais direta dos leigos (cf. SD 59). Para revigorar seu ardor missionário, é preciso 

que haja setorização e formação de pequenas comunidades, formação de leigos, prioridade 

para os planos de conjunto, mais acolhimento ao dinamismo missionário (cf. SD 60). Define a 

paróquia como Igreja comunitária, participativa, estruturada de forma capilar em comunidade 

de comunidades, aberta, flexível e missionária, numa dinâmica que permite abarcar uma 

realidade “trans” e “supra” paroquial (cf. SD 257). 

 

Medellín, Puebla e Santo Domingo apresentam um modelo paroquial com base na 

formação de comunidades pequenas e na comunhão entre elas. As finalidades de uma 

paróquia seriam: formar e subsidiar as pequenas comunidades; tornar a comunhão mais 

significativa e concreta; dar visibilidade ao mistério de Igreja comunhão; conferir maior 

importância à espiritualidade; estar aberta e viver sua missionariedade. 

 

3.4.1.4 Aparecida: A Paróquia como Espaço do Discipulado Missionário   

 

A Conferência de Aparecida (2007) segue os passos das anteriores, mas toma como 

eixo principal a missionariedade do discípulo. Todos são chamados a serem discípulos 

missionários de Jesus: “Discipulado e missão são como os dois lados de uma mesma moeda” 

(DAp 146). O zelo missionário precisa consumir o discípulo de Jesus, dando sentido à vida 

que, em nenhuma outra dimensão do mundo, é possível encontrar. Neste ponto, a paróquia 

tem como desafio promover e formar discípulos que vivam sua vocação cristã e comuniquem 

a todos o dom do encontro com Jesus. Esse é o grande serviço que a Igreja tem a oferecer ao 

mundo (cf. DAp 14). A paróquia, lugar privilegiado de muitos para a experiência com Cristo, 

tem de estar aberta à diversidade dos carismas, aos projetos pastorais e supraparoquiais e ser 

organizada de modo comunitário (cf. DAp 170). Compete ao pároco ser autêntico discípulo e 

ardoroso missionário de Jesus em busca dos afastados, não se contentando em apenas 

administrar (cf. DAp 201). A paróquia deve tornar-se “comunidade de comunidades” (DAp 

309), chegando de maneira mais eficaz aos que estão distantes. Trata-se de evangelizar, não 

só os que estão dentro, mas os que estão fora da paróquia. É um convite direto para sair das 

“boas intenções” e adentrar numa “conversão pastoral”, encarnando uma Igreja em estado 

permanente de missão. O ideal é que a paróquia passe por uma setorização em unidades 



 80 

territoriais menores, com equipes próprias de animação e coordenação, para proporcionar 

maior proximidade com as pessoas e grupos. O documento sugere ainda que os agentes 

missionários busquem criar comunidades de famílias que fomentem uma fé cristã, com 

respostas comuns a problemas enfrentados pela comunidade (cf. DAp 372).   

 

No capítulo IV, adiante, será retomado o tema desta Conferência, abrangendo uma 

reflexão mais ampla sobre a mesma, visto que ela representa um dos  itens principais deste 

estudo. 

  

3.4.2 A Missionariedade da Paróquia em Documentos do Magistério Pontifício 

 

  Entre os documentos do magistério pontifício encontram-se duas exortações do Papa 

João Paulo II, onde ele dedica alguns parágrafos ao assunto específico sobre a paróquia e sua 

missão: Christifideles Laici (1988) e Ecclesia in America (1999). 

 

Na Exortação Christifideles Laici a paróquia é definida – não como estrutura, território 

ou edifício – como “família de Deus”, fundada sobre uma realidade teológica. Representa por 

si mesma uma comunidade de fé. O papa lembra a necessidade de se redescobrir a verdadeira 

face da paróquia e o mistério da Igreja, presente e operante nela. Mostra a necessidade de se 

preocupar com a formação missionária dos leigos (cf. ChL 61).  

 

No tocante à sua missionariedade, tem como missão indispensável ser a comunidade 

do povo cristão. Ser verdadeiramente comunidade cristã requer a adaptação de suas estruturas, 

promovendo a participação dos leigos nas responsabilidades pastorais, suscitando pequenas 

comunidades eclesiais de base, onde haja comunicação entre a Palavra de Deus e o serviço ao 

povo. A Igreja, embora tenha dimensão universal, se expressa de modo imediato e visível na 

paróquia. Esta se torna, em certo sentido, a própria Igreja, que vive no meio das casas das 

famílias (cf. ChL 26). 

 

A Paróquia, sendo a Igreja colocada no meio das casas dos homens, vive e atua profundamente 

integrada na sociedade humana e intimamente solidária com as suas aspirações e os seus 

dramas. Frequentemente, o contexto social, sobretudo em certos países e ambientes, é 

violentamente sacudido por forças de desagregação e de desumanização: o homem pode 

encontrar-se perdido e desorientado, mas no seu coração permanece o desejo, cada vez maior, 

de poder sentir e cultivar relações mais fraternas e humanas. A resposta a esse desejo pode ser 

dada pela Paróquia, quando esta, graças à participação viva dos fiéis leigos, se mantém 

coerente com a sua originária vocação e missão: ser no mundo « lugar » da comunhão dos 



 81 

crentes e, ao mesmo tempo, « sinal » e « instrumento » da vocação de todos para a comunhão; 

numa palavra, ser a casa que se abre para todos e que está ao serviço de todos, ou, como 

costumava afirmar o Papa João XXIII, o fonte da aldeia a que todos acorrem, na sua sede (ChL 

27). 

 

A referida Exortação reconhece os problemas da paróquia, em especial no meio 

urbano, sentindo a carência de meios materiais e humanos para sua melhor atuação. A imensa 

dimensão geográfica de algumas paróquias dificulta sua atuação. Isso traz a necessidade de 

renovação. Para o papa, era urgente adaptar as estruturas paroquiais, para maior participação 

dos leigos nas responsabilidades pastorais, por meio de pequenas comunidades e centros de 

evangelização, além de favorecer formas institucionais de cooperação entre as diversas 

paróquias de um mesmo território (cf. ChL 26). 

 

Na Exortação Apostólica Ecclesia in America (1999) a paróquia é vista como um lugar 

privilegiado onde os fiéis fazem sua experiência concreta de Igreja. Tendo enfrentado 

dificuldades no desempenho da sua missão, deve continuar a renovação, fazendo-se 

comunidade eucarística. Na Exortação anterior, ela era chamada a ser comunidade de fé, aqui 

se acrescenta o ser “comunidade eucarística20”. A Eucaristia identifica a comunidade cristã 

paroquial, e seu coração é o anúncio pelo testemunho. Cabe ainda à paróquia ser espaço 

acolhedor, solidário, de iniciação cristã, celebração da fé, aberta aos carismas, aos projetos 

pastorais e supraparoquiais e às realidades circunstantes. O documento aponta que os 

aglomerados urbanos dificultam as ações apostólicas; contudo, para manter sua missão, a 

instituição paroquial requer uma renovação. 

 

Um meio de renovação da paróquia nas grandes cidades seria considerá-la como 

comunidade de comunidades e de movimentos (cf. EAm 41). Isto permite intensa comunhão, 

cultivada, não somente internamente, mas também externamente, superando a condição de 

anonimato, promovendo uma evangelização mais pessoal, aumentando as relações com os 

outros setores sociais, educacionais e comunitários. Observa-se, no entanto, que tal modelo de 

paróquia requer um pastor; e que este cultive, sobretudo, uma profunda experiência do Cristo 

vivo, com espírito missionário, coração paterno, animador da vida espiritual e evangelizador, 

capaz de promover a participação.  

 

                                                 
20 Na Encíclica Ecclesia de Eucharistia (2003), do mesmo papa, “a paróquia é uma comunidade de batizados que 

exprime e afirma a sua identidade, sobretudo através da celebração do sacrifício eucarístico” (EE 32). 



 82 

Quase repetindo a Christifideles Laici, prega que uma renovação da paróquia depende 

de párocos que cultivem a experiência pessoal e o espírito missionário de Jesus, promovendo 

a participação e colaboração dos leigos: “As paróquias na América se devem notar pelo 

espírito missionário, que as levem a estender a sua atuação além dos próprios limites” (EAm 

41). Assinala-se aqui a importância do pároco ser discípulo de Jesus, não administrador ou 

“funcionário do sagrado”.  

 

 

3.5 O ITINERÁRIO DA MISSÃO NA PARÓQUIA DO BRASIL 

 

 

A colonização portuguesa no Brasil, em meados do século XVI, foi realizada sob 

“dois projetos distintos, mas complementares: a conversão dos povos indígenas e a ocupação 

do território” (AZZI, 2008, p. 13). Converter e ocupar espaços de outra cultura foi o principal 

viés pelo qual caminhou a ação missionária eclesial nos primeiros séculos do Brasil. 

 

3.5.1 A Missão nas Primeiras Paróquias no Brasil 

 

Um olhar atento sobre o catolicismo do período colonial, até a metade do século XIX, 

revela que, desde o início, seu caráter foi predominantemente leigo. Fator de contribuição 

para que assim acontecesse foi o sistema político do Padroado, que tinha o clero em sua folha 

de pagamento, controlava e limitava a quantidade e a atuação dos padres. Havia poucos 

padres, pouco controle da Igreja e quase nenhuma aplicação das normas de Trento. Assim, 

aumenta o número de devoções populares, tendo como característica básica o culto aos santos 

protetores ou patronos particulares de devoção. Para cuidar e preservar os cultos devocionais, 

desenvolveram-se instituições leigas, como as Associações, Irmandades, Ordens Terceiras e 

as Folias21 (cf. TEIXEIRA, 1988, p. 19). Por essas instituições se materializavam sentimentos 

religiosos de quem as havia fundado. Marcaram profundamente a religiosidade no Brasil com 

suas orações e ritos. “Decisões como a escolha do padroeiro, organização de festas, 

celebrações religiosas, respondiam às necessidades dos leigos, e não às normas da hierarquia” 

(TORRES-LONDOÑO, 1997, p. 55).  

 

                                                 
21 As Folias eram grupos associados para fins culturais, mas também tinham cunho religioso. 



 83 

 A implantação de paróquias começou com a divisão da colônia em capitanias 

hereditárias22 e não inibia as práticas populares, que se firmavam cada vez mais no território 

brasileiro. Sendo controlada e administrada pelo padroado, sua função era mais 

administrativa, sua ação evangelizadora praticamente nula. Transparecia um catolicismo 

medieval de restauração do século XVI, aos moldes do Concílio de Trento, marcado pela 

doutrina e de pouco teor missionário, mantendo-se intacto durante toda a época colonial 

(COMBLIN, 1967, p. 8).  

 

Para o padroado, a paróquia servia de espaço estatal, administrativo e de fidelidade à 

Coroa. Além de administrar os sacramentos, era um núcleo de registro social, cobrança de 

tributos, tribunal de justiça e única autoridade abaixo do rei (cf. TORRES-LONDOÑO, 1997, 

p. 68). Era uma Igreja de dimensão político-administrativa e religiosa, detendo a maioria das 

funções de poder público. Os “párocos colados23” administravam tais paróquias e os bispos 

não exerciam quase nenhuma autoridade sobre eles. A fim de desatrelar-se do padroado, os 

bispos começaram a erigir as “paróquias encomendadas24”. 

 

Algumas Ordens religiosas, sobretudo capuchinhos, beneditinos, jesuítas, mercedários 

e carmelitas chegam ao Brasil após as primeiras décadas da colonização (cf. HOORNAERT, 

1977, p. 54). Os franciscanos entendem missão como expansão do catolicismo, pelas 

desobrigas e missões itinerantes. Os jesuítas a entendem como abertura ao outro, numa defesa 

da liberdade do indígena. Os beneditinos chegam em 1581 e em 1584, fundam uma abadia, 

dedicando-se à vida contemplativa (cf. TORRES-LONDOÑO, 1997, p. 54-57). Mesmo com 

suas características próprias, ajudam na carência de atendimento às paróquias e assumem o 

rosto de uma Igreja mais hierárquica e doutrinal, como queria Trento, indo contra a 

religiosidade popular laical desenvolvida na colônia (cf. TORRES-LONDOÑO, 1997, p. 18). 

 

                                                 
22 Entre os anos de 1534 e 1536, o rei de Portugal D. João III começou dividir o território brasileiro em faixas de 

terra (capitanias hereditárias) que partiam do litoral até a linha imaginária do Tratado de Tordesilhas. Eram 

doadas para nobres e pessoas de confiança do rei (donatários) e tinham a função de administrar, colonizar, 

proteger e desenvolver a região. 
23 Eram párocos confirmados pelo padroado, após serem escolhidos por concurso organizado pela diocese. 

Recebiam a paróquia em caráter vitalício e assim tornavam-se funcionários do Rei. Ficava difícil revogar seu 

privilégio. Sua autoridade era incontestável e nunca obedeciam as necessidades ou razões pastorais (cf. 

TORRES-LONDOÑO, 1997, p. 55-56). 
24 Encomendar uma paróquia consistia em nomear um pároco temporariamente, que não era selecionado por 

concurso. Devendo ser sustentado pela comunidade. Padres de paróquias encomendadas viviam de doações, 

contribuições dadas pelo batismo, casamento, enterros e intenções de missa. Esse modelo de paróquia funcionou 

até o inicio do século XVIII e eram em grande numero. Nelas o pároco atuava sem a intervenção do padroado e 

respondia a certas necessidades pastorais (cf. TORRES-LONDOÑO, 1997, p. 59-60). 



 84 

Com a Independência (1822) e a consolidação do Império, as relações entre Igreja e 

Estado se modificam. Até a proclamação da República (1889) prepondera no Brasil o regime 

do Regalismo, ganhando força com o Marquês de Pombal25, que o colocou em pleno 

cumprimento nas terras brasileiras: “Esse sistema – regalismo – se baseava na doutrina de que 

o chefe de Estado estava investido do „direito‟ próprio de intervir em vários assuntos 

religiosos” (VIEIRA, 2010, p. 104).  

 

Visto que avançava na Europa a mentalidade iluminista, os jesuítas passaram a ser denunciados 

por sua atuação junto às monarquias absolutas, como na Península Ibérica. Os jesuítas eram 

acusados de alinhar-se ao lado da antiga aristocracia e de dificultar as aspirações da burguesia 

emergente, expressa através da mentalidade do iluminismo.  

Por essa razão, entre outras, a Companhia de Jesus foi expulsa da metrópole e, como 

consequência, da colônia brasileira em 1759 (AZZI, 2008, p. 57). 

  

Essa intervenção tinha o objetivo de aniquilar a influência dos jesuítas e enfraquecer a 

atividade missionária e pastoral das Ordens religiosas, que se encontravam no país. Essa 

situação arrefeceu ainda mais a ação missionária da época, ficando a paróquia absorvida pela 

burocracia administrativa, reforçando a imagem do pároco como autoridade. Grande parte dos 

bispos da colônia admitia que o pároco precisava ser primeiramente autoridade, depois pastor. 

Não se concebia uma pastoral que não estivesse apoiada na autoridade. Sem as Ordens 

religiosas, o povo continuou à mercê dos seus próprios meios, com uma profunda prática de 

devocionismo popular.   

 

3.5.2 A Missão e a Romanização 

 

No final do século XIX, tem início a Reforma Católica no Brasil, movimento do 

episcopado que busca combater o catolicismo popular, num modo de purificar o catolicismo 

brasileiro das devoções laicizadas e implantar o Concílio de Trento, por parte de Roma que, 

depois da proclamação de nossa República e fim do padroado, passa a administrar a Igreja. 

Tal ação ficou conhecida como “romanização”. “Esse movimento de consolidação do concílio 

tridentino no Brasil se encerra com o Concílio Plenário Brasileiro, primeiro e único de nossa 

história religiosa, efetuado diretamente sob a orientação da Cúria Romana, em 1939” (AZZI, 

1976, p. 121). 

 

                                                 
25 Marques de Pombal, Sebastião José de Carvalho e Melo, primeiro Conde de Oeiras (1699-1792). Foi ministro 

do Reino de Portugal e influenciava tanto em Portugal como nas terras que estavam em jurisdição portuguesa, 

como o Brasil. 



 85 

A romanização teve início com o papa Pio IX (1846-1878), que busca combater as 

ideias do mundo Moderno, pelo fortalecimento da instituição, uniformização da pastoral e 

reafirmação de valores fundamentais e sobrenaturais do cristianismo, evidenciando sua via 

espiritual. Sua ação se dá pela implantação de devoções controladas pelo clero, afirmação da 

doutrina e sacramentalização26, alavancadas por dois fatores: a restauração católica que estava 

acontecendo na Europa e a reestruturação interna da Igreja, com os bispos brasileiros 

reformadores, na segunda metade do século XIX (cf. TEIXEIRA, 1988, p. 24). Os bispos 

reformadores serão seus protagonistas, num esforço de transformar radicalmente as feições do 

catolicismo existente. Irão se concentrar especialmente no princípio de autonomia do 

catolicismo leigo, buscando eliminar a produção religiosa popular, atacando suas bases 

organizacionais, como, por exemplo, as pequenas capelas rurais, confrarias, irmandades, 

santuários e devoções populares. Para substituí-las, trazem outras devoções leigas, mas sob o 

controle dos bispos e párocos, entre elas as conferências vicentinas, congregação mariana, 

apostolado da oração. Substituem as devoções tradicionais e as festas populares cultivadas 

pelo povo por outras de cunho mais clerical. Os santuários e ermidas serão confiados aos 

religiosos. Incorpora-se a capela rural aos cuidados da paróquia, de modo a controlar a 

produção religiosa leiga; as capelinhas de beira de estrada são praticamente banidas. Todo 

campo religioso passa a ser estruturado praticamente a partir da autoridade clerical, prática 

que somente será questionada a partir do Vaticano II (cf. TEIXEIRA, 1998, p. 26-30). O fato 

é que os oratórios domésticos não puderam ser banidos, ficando o catolicismo popular 

confinado à prática doméstica. Como a influência desse catolicismo era muito grande, 

continuou no imaginário e na prática do povo, num sentido primário, enquanto que a 

romanização, um dado novo e distante da população, se dá de modo secundário. A herança do 

catolicismo popular e sua continuação doméstica serão de grande contribuição para o 

surgimento das CEBs que, na década de 1960, surgem explicitamente da iniciativa popular e 

possibilitam uma nova emergência católica de base leiga (cf. TEIXEIRA, 1988, p. 30).  

 

3.5.3 Busca de Renovação Paroquial para uma Ação mais Missionária no Brasil 

 

A busca por uma renovação paroquial27, vista no início do século XX, influenciou as 

paróquias no Brasil, trazendo novas perspectivas, num clima de conscientização, participação 

política e social, fortalecendo a participação de jovens na ação eclesial, criticando estruturas 

                                                 
26 Cf. item 2.4.4.1 desta dissertação. 
27 Cf. item 3.2.2 desta dissertação. 



 86 

envelhecidas, valorizando o laicato, a união missionária entre religiosos e diocesanos e a 

necessidade de rever a ação missionária em todos os sentidos. 

 

A “Ação Católica”, oficializada no Brasil em 1935 por Dom Leme, proporcionou certa 

abertura eclesial ao país, contribuindo para a atuação crítica dos leigos cristãos no âmbito 

social. De início, baseada no modelo italiano, era centralizada e autoritária. No fim da década 

de 30, é influenciada pelo pensamento de Jacques Maritain e passa a defender a democracia 

social cristã, o pluralismo sócio-econômico-político e a dignidade da pessoa (cf. TEIXEIRA, 

1988, p. 74). Buscava cristianizar as principais instituições sociais, desenvolvendo um quadro 

de intelectuais católicos (cf. MAINWARING, 1985, p. 43). As metrópoles crescem, a 

urbanização torna-se realidade no país, e em 1950 esse movimento é remodelado com a ajuda 

de Dom Helder Câmara. Passa a agir segundo o modelo belga, canadense e francês; adota 

diversos meios sociais para evangelizar: escolas paroquiais e associações de assistência social, 

além de incentivar ou criar Legiões de Trabalho. Movimentos como a Juventude Agrária 

Católica (JAC), Juventude Universitária Católica (JUC), Juventude Operária Católica (JOC) 

se fortalecem ainda mais. Há incentivo para a criação de jornais, boletins, folhetos, “folders”, 

sempre no intuito de atingir pessoas em todos os pontos das cidades e do interior, indicando 

uma missão pensada para todos os âmbitos sociais. Coloca em prática o método ver-julgar-

agir e interessa-se pelo futuro da missão eclesial. Contribui para uma concepção de salvação 

universalizada, abre espaço e prepara o terreno para uma participação política e social dos 

cristãos (cf. TEXEIRA, 1988, p. 75-76; 94-95). 

 

O “Movimento Por um Mundo Melhor”, fundado em 1952, pelo padre jesuíta Ricardo 

Lombardi, surgiu pelo empenho do papa Pio XII , no sentido de uma renovação cristã. Ajudou 

na renovação do clero brasileiro e na movimentação da atividade pastoral. Foi implantado no 

Brasil em 1960, no Congresso Eucarístico em Curitiba. Incentivou os padres a trabalharem em 

equipe, estimulou as propostas de renovação paroquial pautadas em planejamento científico, 

fortaleceu o entrosamento entre as congregações e o trabalho conjunto entre as dioceses. 

Trouxe um sopro de entusiasmo apostólico, deu sentido histórico-social à prática pastoral, 

estabeleceu uma crítica sadia às estruturas paroquiais envelhecidas, inspirou novas 

experiências de renovação de paróquias, valorizou o laicato, os religiosos e a colaboração 

entre clero diocesano e religioso. O Brasil talvez seja o país que melhor recebeu esse 

Movimento (cf. TEXEIRA, 1988, p. 112).  

 



 87 

O “Movimento de Educação de Base”, um dos mais amplos empreendidos pela Igreja 

no campo da educação popular no Brasil, procurava, por meio de mensagens radiofônicas, 

alfabetizar e conscientizar. Nascido em 1958, sancionado pelo governo federal brasileiro em 

1961, lançou sementes na atuação crítica dos cristãos na Igreja e na sociedade brasileira; 

apontou questões chaves que antecipariam e emergiriam na Teologia da Libertação e nas 

reflexões das CEBs: conscientização, politização, animação popular e a consciência de que as 

mudanças se davam a partir das bases (cf. TEIXEIRA, 1998, p. 107). Seus monitores atuavam 

entre a mensagem radiofônica e a pequena comunidade de alunos, exercendo papel 

fundamental de mobilização local e organização da comunidade (cf. TEIXEIRA, 1988, p. 97; 

100; 109). Esse movimento mostrou a possibilidade de prática educativa de participação 

popular, inspirando métodos de educação nacional e evangelização pelos meios de 

comunicação. 

 

Na década de 1950, Dom Carlos Motta, preocupado com a explosão urbana 

populacional, percebe a necessidade de uma ação mais missionária, a partir da paróquia, e 

lança a campanha “Uma Igreja em cada bairro”. “Para cada um dos novos bairros haveria uma 

paróquia instituída, acrescida de escola paroquial [...], casa paroquial e salão para obras 

sociais28” (DOMEZZI, 1997, p. 225). Admitia-se que a multiplicação de paróquias facilitaria 

evangelizar e cumprir a missão cristã no meio urbano. Somente na cidade de São Paulo, em 

quinze anos, mais de cem paróquias foram instituídas. Entendia-se a paróquia como centro 

referencial de missão. “Paroquializar” o país era uma tentativa de se resolver o problema da 

evangelização.  

 

O plano de Emergência para a Igreja do Brasil29 (1962) reconheceu a paróquia como 

comunidade de Igreja, não como organização administrativa ou extensão territorial, e pediu 

urgência em vitalizá-la e dinamizá-la, tornando-se apta para responder à premência da 

evangelização. A paróquia foi orientada a fazer com que cada cristão fosse levado a ser 

apóstolo militante, assumindo a responsabilidade de evangelizar e transformar todos os 

ambientes de vida (cf. PE, 1962, p. 22; 31-33; 38). Estabeleceu como responsável imediato 

                                                 
28 Aos moldes da “paróquia de obras” ou “Great Family”. 
29

 Em carta escrita ao CELAM, em dezembro de 1961, o papa João XXIII pediu aos episcopados da América 

Latina que elaborassem planos de pastoral para atenderem às especiais condições da Igreja no Continente. O 

Concílio Vaticano II já havia sido convocado. Nesse clima, a CNBB, na sua V Assembleia Geral ordinária, 

acontecida entre os dias 2 e 5 de abril de 1962, acolheu o pedido do papa, passando a discutir e encaminhar as 

linhas do Plano de Emergência, que ficou pronto em 25 de setembro de 1962. Foi o primeiro documento de 

planejamento pastoral para todo o Brasil elaborado pela CNBB. 



 88 

pela comunidade paroquial o pároco, o qual atua então como educador de leigos, juntamente 

com os padres de sua equipe de trabalho. Os leigos devem ser membros da comunidade 

paroquial, buscando iniciativas e assumindo tarefas pastorais. A renovação paroquial exige do 

pároco apoio e disponibilidade para realizá-la. Para isso é necessário conhecer a realidade e as 

potencialidades da paróquia, ter consciência da necessidade de uma ação planejada e 

permanente. Todos os Movimentos (Ação Católica, Congregação Mariana, etc.) são 

chamados a participar dessa renovação. É sugerida a criação de Conselhos paroquiais, Comitê 

administrativo, Secretariado de Ação Social e formação de líderes militantes responsáveis. A 

ação não pode ficar restrita aos fiéis que a frequentam, mas deve atingir escolas, locais de 

trabalho, órgãos públicos e comunidades indiferentes ao evangelho. 

 

Nessa mesma linha, a Campanha da Fraternidade de 1965 trouxe como lema: “Faça de 

sua paróquia uma comunidade de fé, culto e amor”. Pensa-se a paróquia como instrumento 

evangelizador que sustenta a fé pelo anúncio da Palavra na catequese, pregação e 

conferências. Em relação ao testemunho cristão, vê-se que na paróquia há cristãos que, pelo 

esforço de caminhada na fé, na esperança e na caridade, demonstram a vontade divina, mesmo 

em horas difíceis da vida. 

 

 O Plano Pastoral de Conjunto da Igreja no Brasil (1966-1970), elaborado pela CNBB, 

preocupa-se em atualizar a Igreja no Brasil sob a ótica do Vaticano II, que retomara a noção 

eclesial de comunidade. Esse plano motiva o surgimento, no território paroquial, de 

comunidades de base30, onde todos sejam acolhidos, responsáveis e vivam em comunhão 

evangélica (cf. PPC, 1966, p. 29). Aponta um organograma simples da Igreja Local onde 

aparecem três instâncias claras: a diocese, a paróquia e as cens como base da Igreja diocesana. 

Isso mostra que, saindo do Concilio, a Igreja no Brasil estava convencida de que esse 

desenvolvimento não era só possível, mas desejável e necessário para se viver a renovação 

conciliar (cf. PPC, 1966, p. 107).  

 

Todos esses movimentos trazem animação à ação missionária eclesial, movimentam as 

paróquias, renovam o entusiasmo da juventude e despertam a esperança de um novo modo de 

ser Igreja. Enfrentam, contudo, o problema de dependerem da autoridade eclesiástica e de 

                                                 
30 Tal Plano não fala em criar novas paróquias, mas em descentralizá-las, para suscitar e dinamizar, dentro do 

território paroquial, comunidades de base, que seriam como as capelas rurais, onde todos se sintam acolhidos e 

responsáveis. Um modo de renovar a paróquia. 



 89 

sofrerem investidas para paroquializá-los, como aconteceu com outros movimentos no 

mundo.  

 

3.5.4 CEBs e Novas Perspectivas para a Paróquia  

 

Desde o fim do século XIX, o catolicismo popular é influenciado pela romanização, e 

a participação de leigos na Igreja do Brasil se arrefece. A participação leiga reaparece nos 

movimentos de renovação eclesial da primeira metade do século XX, mesmo assim altamente 

controlada pela autoridade eclesial, como visto no item anterior. A resposta a essa realidade 

vem nos anos 60, com o surgimento das comunidades eclesiais de base, ou CEBs31. É uma 

nova emergência católica de base popular, com animadores leigos, escolhidos pelo povo e em 

comunhão com a Igreja. As CEBs são comunidades cristãs construídas por iniciativa popular 

e abrange a figura do rezador, do beato, do profeta popular, como animadores dos grupos. 

Oferece uma posição ativa do leigo como sujeito, produtor e animador da comunidade. Não 

há um líder, mas vários animadores, ou companheiros de caminhada (cf. TEIXEIRA, 1988, p. 

307-308). A base dessa função não é a autoridade institucional, mas a autoridade dada pelo 

povo, para exercer uma função junto ao povo. Desse modo, a CEB não se dá por decreto, mas 

por uma necessidade popular, e se constrói como comunidade de fé, consciente e 

compromissada com a defesa da vida. Portanto, nasce por motivações religiosas e sociais. É 

dona da sua caminhada e se apresenta como apelo evangélico a partir dos sinais dos tempos. 

 

As CEBs surgem como uma alternativa na caminhada eclesial, como algo novo que 

brota das necessidades, da prática e do desejo transformador na Igreja. Surgem onde a luta 

diária é animada por uma mística religiosa e produzem, a partir disso, teologia. Vale ressaltar 

que a teologia é sempre ato segundo, realizado depois das experiências e a partir delas. O 

concreto da prática missionária sempre será anterior à teologia, e uma teologia precisa se 

referir a atos concretos, caso contrário falará a esmo. 

 

A abertura eclesial possibilitou criatividade missionária, e a reação de defesa frente à 

repressão política levou as pessoas a uma vivência eclesial em pequenos grupos e longe dos 

olhos da repressão. Com as CEBs, cristãos das classes populares passaram a refletir sua fé em 

                                                 
31 Alguns atribuem o inicio da experiência das CEBs em 1960, outros em 1964, mas foi pelo contexto que 

sacudiu o Brasil na década de 60 e pela experiência do Vaticano II que esta ganhou foro de cidadania (cf. 

TEIXEIRA, 1988, p. 308). 

 



 90 

relação à situação de sofrimento, opressão e pobreza em que viviam. Prova dessa 

espiritualidade unida à vida é que a repressão militar desmontou todas as organizações 

populares, mas não as CEBs. Para os militares, CEB era coisa de oração e não representava 

ameaça ao regime militar. 

 

Duas vertentes incidiram sobre o aparecimento das CEBs. A primeira é o contexto 

histórico-sócio-cultural e eclesial brasileiro das décadas de 50 e 60. A segunda refere-se ao 

contexto eclesial mais amplo, em especial aos movimentos que preparam o Vaticano II com 

um intenso período de mobilizações, fermentação cultural, conscientização e politização das 

camadas populares. É a Igreja que, no contexto de efervescência popular pelo golpe militar de 

1964, entra em processo de renovação (cf. TEIXEIRA, 1988, p. 304). Tanto a vertente 

religiosa como a político-social são de grande importância para a concepção de uma CEB, 

mas esta só acontece se tais vertentes se acoplarem num conjunto que parta de uma ação 

comunitária e leve em conta a fé: tanto a luta político-social pode se descobrir a partir da fé 

cristã, como a fé cristã se descobrir na luta social.  

 

A caminhada das CEBs mostra um permanente diálogo entre o cotidiano das pessoas e 

a construção da comunidade, um fato de especial importância para a sociedade, a partir da 

inclusão da Igreja na realidade social dos excluídos. Vivia-se a eminência de uma 

reestruturação eclesial diante do mundo secular, dos problemas com o regime ditador, do 

marasmo eclesial e do espírito renovador do Vaticano II. Exigia-se um tipo de eclesiologia 

voltada para a criatividade, comunhão e participação popular. Tal reflexão e prática 

repercutiram no mundo inteiro. Uma nova forma de ser Igreja, que se expressa na teologia e 

nas pastorais. Um novo elemento missionário na paróquia.  

 

Esse novo modo de ser Igreja não é construído de forma homogênea, mas pode 

acontecer de diversas maneiras, quase sempre extrapolando esquemas pré-determinados e 

modelo único de gestação. Muitas nasceram de lutas populares; outras de reivindicações de 

direitos e lutas por necessidades básicas, percebendo-se cristãos frente a uma realidade típica 

do contexto social; algumas, por desejo de um pároco, que decide subdividir sua paróquia em 

comunidades de base; outras, de visitas de agentes de pastoral que convidam para uma 

reunião de oração, leitura da Bíblia ou discussão dos problemas comunitários. Não faltam 

casos em que muitas nasceram da ação missionária de outra CEB, e de tantos outros modos. 

 



 91 

As CEBs mostram a possibilidade de uma modificação na estrutura eclesiástica, no 

âmbito doutrinal, de culto, de organização e com novos ministérios, numa forma nova de ser 

Igreja. Favorecem uma nova perspectiva teológica para a Igreja e a paróquia. Busca-se uma 

Igreja de comunhão, de partilha, tolerante, ecumênica, preocupada com a salvação de toda 

pessoa e da pessoa toda. É um novo perfil de Igreja, que exige sair das „desobrigas‟, “gastar” 

tempo com o povo e mudar a estrutura paroquial. Por isso, o Plano Pastoral de Conjunto viu 

nas CEBs o grande sinal de esperança para que a paróquia se renovasse: “Será, pois, de 

grande importância empreender a renovação paroquial, pela criação ou dinamização destas 

comunidades de base” (PPC, 1966, p. 41). 

 

3.5.5 A Situação Atual da Paróquia 

 

O modelo paroquial trazido ao Brasil no século XVI é de ambiente europeu e movido 

pelo espírito de cristandade. Chegou, fixou-se e sobreviveu. Prestou serviço eclesial de baixo 

ardor missionário e, nos últimos tempos, nesta “sociedade pós-moderna” exigente e carente de 

evangelização, não tem conseguido responder aos desafios que lhe são propostos. Esses 

desafios podem ser resumidos especificamente em dois: o fator demográfico e a mudança de 

consciência sobre a religiosidade. São duas realidades que mudaram consideravelmente nos 

últimos anos. 

 

Essas duas realidades são interpostas, pois a urbanização incha as capitais e suas 

periferias, provocando o nascimento da “cultura urbana” ou pós-moderna
32

, que foge aos 

padrões religiosos hierarquizados e moldes doutrinais tradicionais. No ambiente urbanizado 

buscam-se novos valores, com isso a necessidade de uma religião que mais convém, não 

aceitando o controle desta ou daquela instituição, desafiando o clero a não mais ter domínio 

sobre as manifestações religiosas na cidade, como aconteceu em mais de quinze séculos de 

cristandade. A cultura na cidade tem características próprias. Altera as relações humanas, 

aglomera e leva a uma busca de melhor espaço e de relação com Deus. Muda o campo da fé, 

do emocional, da cultura e do modo de ver o mundo33. 

 

                                                 
32 José Comblin diz que a cultura urbana é a mesma cultura pós-moderna, pois “a nova cultura ocidental se 

desenvolve primeiro nas cidades e, antes de tudo, nas grandes metrópoles. Daí ela se difunde pelo país inteiro até 

atingir os mais distantes rincões” (COMBLIN, 2003, p. 12). 
33 Daniele Hervieu-léger estuda com mais profundidade o tema do campo religioso atual no Brasil na seguinte 

obra: HERVIEU-LÉGER, Daniele. O peregrino e o convertido. Vozes, 2008. 



 92 

A estrutura paroquial atual, em geral regida por uma presença hierárquica forte, não 

condiz com as mudanças sociais dessa nova cultura, que remete a uma destituição da função 

hierárquica, exigindo uma personalidade religiosa mais profunda, levando a crer que somente 

as religiões mais personalizadas atraem nesse ambiente. O campo da personalização é positivo 

para a Igreja, pois abre espaço para se formarem grupos (ou CEBs) com bastante intimidade, 

intercâmbio e vida comunitária. Mas só serão evangelizadoras na cidade se não se tornarem 

guetos paroquiais urbanos, mas comunidades de fé e presença, acolhimento e presença cristã. 

Optar pelo evangelho é adentrar numa vida de compromisso comunitário e social intenso. A 

maioria das paróquias pensa e age de modo antigo, presas a um sistema de mentalidade rural 

de cristandade que nem sempre leva em conta problemas sociais e de compromisso, por isso 

não são proféticas e não dão respostas ao mundo. Os problemas sociais de miséria, 

concentração de pessoas, violência, situações indignas, mobilidade intensa, entre outros, 

produzem injustiças e desigualdades, fatores contrários ao evangelho e precisam ser 

confrontados pela mensagem cristã.  

 

A ação missionária da Igreja ainda tem sido estática e voltada para estruturas que nem 

sempre respondem aos novos tempos. Alguns idosos ainda vivem sua fé a partir desses 

parâmetros, mas a maioria dos jovens não; e acabam buscando filosofias panteístas e 

holísticas, povoadas de bruxos, anjos, duendes, espíritos e fadas, que hoje estão sendo 

ressuscitadas. Busca-se o sentimento de bem-estar. O evangelho fala em compromisso, a 

religiosidade urbana atual não. Muitas alas pentecostais triunfam e fazem adeptos porque não 

exigem compromisso, utilizam estratégias de marketing e oferece satisfação imediata, 

prometendo tudo o que faz falta na vida da maioria das pessoas (cf. COMBLIN, 2003, p. 45). 

 

A estrutura paroquial não tem conseguido atender adequadamente as populações nas 

cidades. A escassez de vocações para o clero tem sido elemento constante entre as 

preocupações da Igreja no Brasil e no mundo. O número de padres não tem crescido no 

mesmo ritmo que o da população, gerando precariedade e atraso na ação missionária. 

Pesquisa do Centro de Estatísticas Religiosas e Investigações Sociais (CERIS), feita no ano 

2000, aponta que o tamanho médio das paróquias no Brasil é de 19.203 habitantes, 

representando a média de 10.041 habitantes para cada padre (cf. CERIS, 2003, p. 100). Os 

párocos, mesmos os mais esforçados, não conseguem acompanhar de modo satisfatório a 

grande quantidade de pessoas que mantêm apenas contatos esporádicos com a paróquia (cf. 

ANTONIAZZI, 2006, p. 28). Desgastado, o pároco recusa toda novidade na ação pastoral e 



 93 

missionária, fazendo o que pode. Esse fator impossibilita o atendimento pastoral próximo e 

permanente, num descompasso com a ação missionária evangelizadora. Pensa-se pouco em 

comunidades que vivam mais fluentemente a evangelização entre si e a partir de si. Pensa-se 

menos ainda em evangelizadores leigos, capazes de levar o evangelho a lugares aonde a 

paróquia ou o pároco jamais chegaram. Numa sociedade em rápida mudança é preciso unir 

todas as forças, inovar e ser ágil para que o trabalho missionário da paróquia no Brasil não 

fique apenas no plano do sonho, fechado num sistema conservador e sem linha definidamente 

missionária, aumentando as provas de que a “era da cristandade” ainda assombra. Isto indica 

necessidade de um novo modelo de paróquia, capaz de ultrapassar o tradicional (cf. DGAE 

115). 

 

Essa situação mostra a necessidade de desconstrução da forma tradicional de paróquia 

e urge por uma reconfiguração desta, rumo a uma comunidade cristã capaz de testemunhar 

uma novidade, como fez a comunidade cristã primitiva em sua ação missionária. É mister que 

se revejam as relações de pertença e modo de ser Igreja. É de primordial importância iniciar, 

na paróquia, um processo criativo de recompor o modo de crer, de construir a comunidade, de 

recriar as relações comunitárias e eclesiais e de rever o modo de evangelizar. 

 

 

3.6 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 

Os primórdios cristãos indicam que a ação missionária se sustentava pela mobilidade e 

aproveitamento de todos os pontos sociais possíveis de contato. Uma ação heterogênea, 

voltada para a diversidade social, demográfica e cultural, discernindo sobre pontos exatos a 

serem iluminados pela mensagem do evangelho. Atingia sinagogas, casas de famílias, espaços 

de comércio, esquinas públicas, lugares de reuniões, areópagos, etc. A missão partia da 

comunidade para as sociedades e culturas, convergindo para a comunidade. A base da ação 

missionária era a comunidade que vivia a unidade na pluralidade sóciocultural da época. Agia 

e acolhia todas as diferenças, em todos os terrenos sociológicos e ali anunciava a mensagem. 

Havia pontos territoriais de referência, mas não unidades administrativas de estruturas 

complexas e imutáveis. 

 



 94 

Com o aparecimento da paróquia, a ação missionária começou a adotar uma dimensão 

mais territorial, permanente e de ação quase única, com sinais de homogeneidade. A estrutura 

paroquial trouxe a dimensão de dirigir-se a pessoas vinculadas a um lugar, com lar e 

vizinhança local. O aparecimento da paróquia mudou a dinâmica missionária de mobilidade 

para estabilidade. Esqueceu-se de que “a vida se acrescenta dando-a, e se enfraquece no 

isolamento e na comodidade” (DAp 360). 

 

Numa realidade de pouca mobilidade, como foi a Idade Média, a paróquia se manteve, 

e até realizou ações missionárias. “Damos por evidente que o mundo em que nos é ofertado 

viver não é mais homogêneo como o da cristandade. Ele é pluralista” (CALIMAN, 2007, p. 

33). Mas, na configuração social atual, marcada pela mobilidade, pluralidade e constantes 

mudanças, os fundamentos de estabilidade e homogeneidade não conseguem mais responder 

aos desafios. A paróquia é uma instituição eclesial e a Igreja tem por missão evangelizar34, por 

isso precisa dar sentido à vida pelo evangelho. Tal consideração exige construir comunidades 

paroquiais missionárias, envoltas pela dinamicidade, mobilidade e pluralidade.  

 

Para desenvolver sua missão evangelizadora, a paróquia não pode viver de adaptações, 

mas de uma substancial reestruturação. As dificuldades que enfrenta e os desafios que lhe são 

impostos são resultado das adaptações que fez e da ausência de reestruturação. Não se pode 

falar em soluções fáceis para tal crise, mas sua reestruturação depende da superação de uma 

consciência de Igreja isolada, permanente, fechada em si mesma. Deve tornar-se uma 

expressão concreta e real de Igreja que possui valores e tradições, mas buscar um teor 

missionário evangelizador descentralizado, criativo e abrangente, capaz de extrapolar 

qualquer tipo de diferença sociopolítica e religiosa.  

 

 

                                                 
34 Cf. EN 14. 



 95 

4 AS MISSÕES POPULARES REDENTORISTAS E OUTROS MODELOS DE 

MISSÕES POPULARES NO BRASIL 

 

 

Os dois primeiros capítulos ativeram-se à questão da ação missionária desenvolvida 

pela Igreja e seus sucessivos desafios enfrentados a nível eclesial e paroquial. O estudo 

revelou a existência de um patrimônio eclesial histórico e teológico, iniciado em pequenas 

comunidades, que foi adotando uma visão pastoral pouco missionária, voltada para o poder, 

administração e moralização. Uma identidade eclesial que cruzou os séculos, chegando a 

esses tempos atuais com sérios desafios e postura desatualizada. 

 

Os acontecimentos no mundo, desde o advento da Modernidade, abalaram as bases 

sociais da família, educação, economia, Estado e religião, aumentando os desafios eclesiais, 

oscilando entre conservar o tradicional ou adentrar no novo. O Concílio Vaticano II despertou 

a esperança de um reencontro crítico, apostólico e missionário da Igreja com a Modernidade 

(cf. LIBANIO, 2008, p. 26) e acreditou estar mais preparada para os novos tempos. Mas, a 

paróquia, como instituição eclesial baseada num modelo estático e de missionariedade quase 

nula, sofre sérias dificuldades em muitas dimensões, inclusive em ser presença evangelizadora 

no mundo. Tais dificuldades incluem atuação, presença eclesial desatualizada: “A Igreja ainda 

não tomou conhecimento da grande revolução dos anos 70 [...] nem os passos que foram 

dados” (COMBLIN, 2007, p. 36). A pouca atuação nesse ambiente social, urbano e religioso 

tem legado à paróquia uma estrutura que não responde aos anseios atuais. Nesse emaranhado, 

ainda subsistem as missões populares que, no contexto paroquial, buscam suscitar ares de 

missionariedade. 

 

As missões populares, de certo modo, tentam ajudar a Igreja no Brasil em sua 

missionariedade. Desde as reflexões do Concílio Vaticano II enfatizam uma eclesiologia de 

comunhão, compromisso, responsabilidade e deveres eclesiais (cf. LG 27). Por isso, num 

contraponto com outros três modelos de missões populares, pretende-se colocar o método das 

missões redentoristas – à luz de Aparecida – como instrumento capaz de contribuir na 

missionariedade da paróquia. 

 

Por ser um instrumento de evangelização na Igreja e buscar aflorar a missionariedade 

na paróquia, coloca-se, neste capítulo, a hipótese de que o método das missões populares 



 96 

redentoristas no Brasil – à luz de Aparecida – pode contribuir com a missionariedade 

paroquial, para torna-la uma paróquia missionária. 

 

 

4.1 AS MISSÕES POPULARES 

 

 

Falar em missões populares é tratar de modelos missionários, de característica 

especificamente paroquial que, organizados estrategicamente a partir do século XVI, 

buscavam levar as pessoas à conversão. Em si, uma maneira de atuar na Contra Reforma 

frente ao protestantismo.  

 

4.1.1 Na Igreja 

 

As missões populares nasceram no século XVI, no panorama do Concílio de Trento, e 

assumiram um caráter de evangelização temporária no âmbito pastoral, sendo definidas como 

o fenômeno mais característico e importante do contexto religioso do século XVII e XVIII 

(cf. CHIOVARO, 1995, p. 344). Expandiram-se quando o papa Inocêncio X suprimiu os 

pequenos conventos e casas religiosas com a bula Instaurandae regularis disciplinae  (1652)1. 

As comunidades rurais, geralmente atendidas pelos religiosos, ficaram desassistidas, e a 

pastoral se viu em dificuldades. Mais tarde, o papa Bento XIV (papa de 1740 a 1758) sugeriu 

o aumento das missões populares para renovação espiritual do povo. Por isso, o século XVIII 

ficou conhecido como “época de ouro das missões populares”, aliviando o abandono 

espiritual das paróquias nas regiões rurais da Europa. Era uma maneira de suprir a falta de 

pastoral e atendimento à população. Com tal impulso, voltaram a ser praticadas nos países 

europeus por diversas congregações e ordens religiosas. Conhecidas como “missão sacra” 

eram as missões populares paroquiais, destinadas a católicos e não católicos (cf. 

AMARANTE, 2003, p. 73). Foi um modo eficaz de implantar as determinações do Concílio 

de Trento, marcado por declarações dogmáticas, doutrinárias e disciplinatórias. Com o 

Concílio Vaticano II passaram por remodelação, voltando-se mais para a missionariedade da 

                                                 
1 Num ambiente de Contra Reforma, depois de um censo detalhado das Ordens religiosas, tal papa instaurou, 

com essa bula, que as casas que não podiam apoiá-lo economicamente deveriam ser suprimidas e impedidas da 

reforma das ordens religiosas e da renovação da observância regular. As mais prejudicadas foram as Ordens 

mendicantes. Foi como um cataclismo na pastoral, causando consequências negativas de atendimento ao povo, 

principalmente nas regiões rurais. (cf. CHIOVARO, 1995, p. 344-345).  



 97 

paróquia. Desde então, buscam atingir as pessoas no seu comportamento cotidiano. Expõe um 

modelo de Igreja animada, com ensinamento simples e popular. “As missões populares 

ensinam à Igreja uma evangelização baseada na simplicidade e na humildade dos meios, os 

quais, usados com fé, criatividade e destreza, derrubam qualquer espantalho” (CNBB, 2007, 

p. 86). Tais elementos facilitam sua boa aceitação entre a população. Um dos seus aspectos 

óbvios é a itinerância dos missionários, elemento importante de seu fundamento. É sempre 

feita num processo de caminhada popular, a partir de um território específico – paróquia ou 

diocese.  

 

Até o Vaticano II as missões populares eram um instrumento doutrinador e de 

sacramentalização. Depois, tentam ser um trabalho extraordinário de evangelização, que 

busca atingir a pastoral ordinária de uma comunidade. Nos métodos atuais procura dar 

protagonismo às ações missionárias paroquiais, e os missionários se colocam como 

subsidiários. Não é uma pastoral a mais, mas uma integração de todas as atividades paroquiais 

numa única ação missionária. 

 

Desde sua reestruturação, com o Vaticano II, buscando afastar-se da herança 

tridentina, objetivam, no geral, uma caminhada de fé em comunidade, motivando a vivência 

missionária. No Brasil, buscam ser um processo missionário permanente na paróquia. 

 

4.1.2 No Brasil 

 

As missões populares chegaram ao Brasil alguns anos depois da paróquia. Datam do 

período colonial, entre 1580 e 1640, e vieram com algumas ordens religiosas. Nesse período, 

marcaram presença com os franciscanos, carmelitas, beneditinos, agostinianos e mercedários 

(cf. HOORNAERT, 1977, p. 54). Os capuchinhos, como pioneiros, trouxeram o método 

utilizado na Europa, que consistia na visita de um missionário a uma denominada 

comunidade, lugarejo ou vila. Eram bem aceitas nas condições de evangelização em que o 

Brasil se encontrava. Não havia uma pastoral oficial da Igreja e as comunidades eram quase 

sempre atendida pelos leigos.  

 

A itinerância criou conflito com os jesuítas, que permaneciam em lugares fixos ou 

aldeamentos de missões. Estes consideravam uma visita rápida ao povoado como inviável 

para se entender as dificuldades da população da localidade, impossibilitando evangelizar. O 



 98 

sistema colonial apoiava a pregação das missões populares porque estas, muitas vezes, davam 

origens às paróquias (cf. HOORNAERT, 1977, p. 67). Os indígenas aceitaram bem esse 

método, visto que se assemelhava ao costume da chegada de feiticeiros ou pajés que, vindos 

de longe, visitavam tribos e sugeriam a purificação das maldades e faltas cometidas, 

principalmente pelas mulheres. Chamavam a isso de “fazer santidade” (cf. HOORNAERT, 

1977, p. 133). 

 

Com um esquema baseado na teologia tridentina – mensagem penitencial, sacramental 

e moral –, por muitos séculos as missões seguiram um roteiro fixo e bem estabelecido. O 

missionário hospedava-se na casa de um rico fazendeiro, e seu trabalho era pregar, ministrar 

confissão, regularizar as situações sacramentais de todos. Às vezes, o bispo o acompanhava 

em visitas pastorais. 

 

No século XVIII, com a política pombalina (1750-1777) deu-se fortemente a 

campanha contra a Igreja no Brasil. Houve a expulsão dos jesuítas e proibição da entrada de 

novas congregações no país, o que enfraqueceu as missões populares (cf. AZZI, 1976, p. 

114). Somente os capuchinhos permaneceram. Duas razões influenciaram essa permanência: 

o método missionário de educar a população na área moral e espiritual e o fato de não darem 

despesas ao governo, na realidade de padroado. Irão crescer muito nessa época e fundam três 

grandes sedes: Bahia, Pernambuco e Rio de Janeiro. A influência do regalismo e do padroado, 

levou a Igreja no Brasil da época, por conveniência, optar por elas. 

 

Com a proclamação da República (1889) extingue-se o padroado e Igreja e Estado se 

separam. Com o principio republicano de garantir o direito a todos os cidadãos, começam a 

aparecer outras denominações religiosas como: protestantes, espíritas e cultos afros. A Igreja 

tenta se defender com a Reforma Católica2 ou romanização, tendo como centro as decisões da 

Curia Romana e como meta a substituição do antigo modelo eclesial de cristandade para o 

modelo tridentino (cf. AZZI, 2008, p. 73). Há grande influencia nas tradições religiosas do 

povo. Da Europa chega grande contingente de congregações religiosas masculinas e 

femininas3. Tem início o processo de destituição das lideranças leigas das irmandades e 

confrarias, para maior controle da autoridade eclesial nas atividades religiosas. As imagens 

dos santos de devoção popular são transferidas das ermidas para os templos e paróquias. As 

                                                 
2 Cf. item 3.5.2 desta dissertação. 
3 Dentre essas, a Congregação do Santíssimo Redentor – Redentoristas – (1893). 



 99 

missões populares ajudam nesse processo, acentuando a teologia devocional de valores 

morais e doutrinários, enfatizando a conversão à Igreja e seus sacramentos (cf. OLIVEIRA, 

1976, p. 139). 

 

Enfim,  revelaram um perfil missionário especificamente popular. Os vários métodos 

respondiam de diversas maneiras às exigências da fé onde agiam. Marcaram presença nos 

lugares em que muitas vezes não havia fé ou religião e estimularam pessoas a se encontrarem 

com Cristo através da Igreja. Contribuíram com uma ação missionária extraordinária no 

Brasil. 

 

 

4.2 ALGUNS MODELOS DE MISSÕES POPULARES NO BRASIL 

 

 

Algumas experiências de missões populares, em contraponto com o método das 

Missões Populares Redentoristas, ajudam a identificar novos elementos para o enunciado 

deste capítulo, evidenciando como tal experiência poderá contribuir com a missionariedade da 

paróquia. Os modelos foram escolhidos por serem todos praticados no Brasil e por 

enfrentarem quase que os mesmos problemas e desafios. 

 

4.2.1 Missões Populares dos Capuchinhos 

 

Os primeiros frades capuchinhos instalados oficialmente no Brasil em 1612 eram 

franceses e “estavam ligados à tentativa francesa de colonizar o Maranhão” (HOORNAERT, 

1977, p. 63). A presença da Ordem influenciou a religiosidade brasileira desde a colonização. 

Eram grandes propagadores das missões itinerantes. Seu método baseava-se na teologia 

tridentina (cf. HOORNAERT, 1977, p. 65). Seu espírito missionário, alegria, simplicidade de 

vida e incentivo às devoções populares foram demonstrados nas missões, desencadeando um 

movimento evangelizador importante no Brasil. Em 1698, quando do rompimento dos laços 

franceses com a coroa portuguesa, deixaram o Brasil e as missões ficaram sob a 

responsabilidade dos Carmelitas Descalços. Mas, nesse mesmo período, começam a chegar os 

capuchinhos italianos que deram continuidade aos trabalhos da missão. 

No Brasil atual são dez províncias e duas vice províncias: Amazonas; Bahia e Sergipe; 

Brasil Central; Brasil Oeste; Ceará e Piauí; Maranhão, Pará e Amapá; Minas Gerais; 



 100 

Nordeste; Paraná, Santa Catarina e Paraguai; Rio de Janeiro e Espírito Santo; Rio Grande do 

Sul e, finalmente, São Paulo4. Somente algumas unidades no Brasil possuem equipes 

itinerantes de missões populares. Todas obedecem quase que aos mesmos princípios 

metodológicos, com algumas pequenas diferenças entre si. 

 

4.2.1.1 O Que São as Missões Populares dos Capuchinhos 

 

É “um serviço pastoral franciscano: simples, humilde, fraterno e eclesial de 

evangelização, prestado às paróquias e comunidades que o solicitam” (CNBB, 2007, p. 14). 

Concebem o missionário como colaborador ocasional e temporário na evangelização das 

comunidades. Antes de 1960 acentuavam a vivência dos sacramentos como ponto importante 

do ser cristão e da pertença eclesial. A ação missionária era algo excepcional e o missionário 

alguém raro de ser visto, um “desbravador de almas”. Um ser especial e mítico no imaginário 

do povo. As “missões normais” duravam de dez a doze dias; as “abreviadas”, cinco. O 

missionário pregava e confessava. A avaliação da missão sempre era feita em número de 

confissões e comunhões. Esta metodologia perdurou por vários séculos. 

 

As mudanças na Igreja, na sociedade, nos valores, bem como as orientações do 

Vaticano II trouxeram a necessidade de mudança no modelo e ampliação dos objetivos e 

métodos. De um conteúdo moral, doutrinal, sacramental e quase mítico, passou-se a falar em 

realidade concreta e busca pela comunitariedade da paróquia. Tais perspectivas começaram a 

considerar o plano pastoral da diocese e da paróquia, despertando e animando a fé, motivando 

a caminhada eclesial num processo de renovação e transformação. Animam, fortalecem e 

despertam lideranças em diversos setores pastorais e comunitários. É a integração entre fé e 

vida dos cristãos, na dinâmica de ver, julgar e agir na realidade. Uma pedagogia de pastoral de 

massa, no objetivo de despertar, convocar, mobilizar, animar e entusiasmar a população (cf. 

CNBB, 2007, p. 16). Orienta-se para as comunidades, não para classes sociais. Não exclui e 

nem se opõe à pastoral de base, pelo contrário, impulsiona para uma pastoral de conjunto. 

Conscientiza a comunidade sobre a conversão e responsabilidade missionária. 

 

 

 

                                                 
4 Cf. MISSIONÁRIOS CAPUCHINHOS. Disponível em: <http://www.capuchinhosbc.org/pagina_info.php-pa 

gina_id=144 >. Acesso em: 6 mar. 2010. 



 101 

4.2.1.2 O Método 

 

Seu método se desenvolve em quatro etapas5: pré-missão remota, pré-próxima, missão 

e pós-missão. É preparar, semear e cultivar. A pré-missão é um primeiro encontro dos 

capuchinhos com a paróquia, comunidade e suas lideranças. Explana-se a toda comunidade o 

sentido, os objetivos e delineamentos. Formam-se equipes-base, para a preparação da missão: 

grupos de reflexão, liturgia, divulgação/visitação e organização. Um a dois meses antes da 

segunda fase, todas as comunidades da paróquia são visitadas, para convocação, motivação, 

preparação das famílias e comunidades. Grupos de reflexão em família são incentivados e, 

caso ainda não existam, muitos são criados e organizados (cf. CNBB, 2007, p. 18). As 

comunidades escolhem e preparam um símbolo para identificá-las, a ser apresentado na 

abertura da segunda fase da missão. 

 

A segunda etapa, pré-missão próxima ou intermediária, busca conhecer a realidade e 

encaminhar o processo. Baseia-se em formação e motivação das lideranças, para melhor 

desempenho das atividades. Há contatos com autoridades políticas, de saúde e de ensino no 

bairro e na cidade, para integrá-las e envolvê-las no espírito das missões. 

 

A terceira etapa é o semear. Para os capuchinhos, é onde “acontece o momento mais 

característico das missões populares: a evangelização de massa” (CNBB, 2007, p. 18). Os 

temas desenvolvidos abordam a pessoa humana em sua existência e filiação divina; Jesus, 

numa dimensão de Filho de Deus e redentor da humanidade; Igreja, em seus parâmetros 

comunitários; Maria, como Mãe de Deus e modelo de cristão; família, como célula de fé e da 

sociedade; juventude, seu compromisso e responsabilidade na Igreja e no mundo, etc.  

 

Promovem encontros com crianças, jovens e adultos, bem como encontros específicos 

com homens e mulheres. Visitam-se famílias, escolas, doentes, cadeias e hospitais. Há 

atendimento de confissões, caminhada penitencial, recolhimento de alimentos para 

necessitados, encontro com pastorais (cf. CNBB, 2007, p. 26). No final dessa fase é feita uma 

avaliação, firmam-se compromissos com a comunidade, estabelecendo gestos concretos e 

orientação para a perseverança rumo à etapa seguinte. 

                                                 
5 A maioria das Equipes de missões populares dos capuchinhos se faz em quatro etapas, algumas poucas em três. 



 102 

A última etapa, pós-missão, é o cultivar. Visa à continuidade da missionariedade. 

Compreende cursos de formação e treinamento para lideranças na área de liturgia, catequese, 

coordenadores de grupos de reflexão, pastoral da juventude e membros do conselho de 

pastoral. Busca proporcionar às lideranças maior treinamento para a tarefa que exercem ou 

exercerão, favorecendo métodos, técnicas e dinâmicas para um serviço mais eficaz em suas 

comunidades. Tudo em consonância com o pároco. Algum tempo depois, os missionários 

retornam, para dois encontros em cada comunidade. É a reanimação missionária. Os temas 

tratados são: batizado e Palavra de Deus, batizado e missão (cf. CNBB, 2007, p. 22). 

 

Os desafios atuais da missão baseiam-se em ajudar o povo a sentir-se comunidade, 

assumindo compromissos estáveis nos serviços e ministérios. Há dificuldades na formação de 

conselhos missionários comunitários. Poucos assumem. A preparação das liturgias apresenta 

dificuldades. Os jovens são indiferentes. O mundo urbano expõe violência, medo, horários 

fragmentados, dificuldade de reunir-se e escassez de recursos financeiros. 

 

Frutos da missão são observados no retorno à vida de comunidade dos afastados; no 

despertar do ardor missionário e aprofundamento da fé; na renovação da vida familiar e 

comunitária; na consciência e necessidade de novas lideranças. Após as missões, percebe-se a 

melhora de vida para muitas pessoas, nas mais diversas dimensões: humana, social, política e 

religiosa. 

 

4.2.2 As Missões Populares dos Saletinos 

 

Os Saletinos chegaram ao Brasil em 1902, vindos da França6, e desde 1979 pregam 

missões populares. Possuem apenas uma província no Brasil e atuam em dez Estados. Desde 

o inicio da Equipe de missões, sempre contaram com a interação e colaboração de 

missionários leigos. 

 

4.2.2.1 O Que são as Missões Populares dos Saletinos 

 

Colocam em relevo que a missão é de Deus, e eles são apenas instrumentos no campo 

missionário. São como um “flash” que ilumina, sacode e ajuda a despertar a missionariedade. 

                                                 
6 Cf. MISSIONÁRIOS SALETINOS. Disponível em: <http://www.nsrasalette.org.br/saletinos _historia.html>. 

Acesso em: 10 mar. 2010. 



 103 

Orientam as missões, com a finalidade de anunciar com intensidade o Reino de Deus, em 

comunidades paroquiais; divulgam a devoção a Nossa Senhora da Salette e ajudam na 

organização pastoral das comunidades. Cada etapa busca abordar temas básicos, como: 

eclesialidade; vivência radical da ação evangelizadora; itinerância missionária; manter a 

mística de uma inculturação libertadora e reconciliadora. Buscam comprometer os leigos na 

atividade missionária e evangelizar pelo testemunho de vida e seguimento a Jesus (cf. CNBB, 

2007, p. 40).  

 

            Priorizam a participação dos leigos na equipe missionária. Acreditam que estes 

possibilitam um rosto de Igreja missionária. Pelos leigos se resgata o papel da Igreja “Povo de 

Deus”, melhorando a qualidade e levando as missões a serem mais aceitas e admiradas. Mas 

os leigos são assalariados, isso dificulta a situação financeira da equipe. Sentem falta de leigos 

liberados e voluntários para o trabalho em tempo integral nas missões7. 

 

Situam a paróquia como lugar privilegiado de missão. Nela está um grande potencial e 

imenso leque de atividades e situações evangelizadoras. Há crianças, jovens, pais e famílias 

sedentas de espiritualidade e de vivência cristã, que é o bojo da tarefa missionária. Não 

dirigem as missões a grupos ou classes sociais determinadas. Concebem que ajudar a paróquia 

em sua missionariedade contribui para que toda a Igreja seja mais missionária. É a 

revitalização da missionariedade, não a resolução de todos os problemas paroquiais. 

Enfrentam desafios, ao tentar atingir o público das zonas urbanas, em especial nos cinturões 

populacionais e periferia, bem como ao se depararem com o acentuado indiferentismo 

religioso dos homens e jovens, e na busca em multiplicar lideranças locais que permaneçam 

em ação nas comunidades. 

 

4.2.2.2 O Método 

 

Obedecem a cinco etapas e usam o método: ver, julgar, agir e celebrar (cf. CNBB, 

2007, p. 43). Observam a realidade pessoal, familiar, comunitário-eclesial; julgam tal 

realidade à luz da Palavra de Deus; agem para transformar a sociedade e buscam celebrar a 

vida em todos os seus momentos, em gestos concretos.  

                                                 
7  RENOIR, Pe.  Missões Populares Saletinas [mensagem pessoal]. Mensagem recebida por <pegelson@hotma 

il.com>. Contato em: 14 mar. 2010. 
 



 104 

Na primeira etapa vivem o que chamam de “Apresentação da Missão”. É a visita e 

encontro com o pároco e lideranças de toda a paróquia, para organizar e motivar a missão. A 

segunda etapa chama-se “pré-missão”. Em grupos de dois, os Saletinos visitam todas as 

comunidades a serem missionadas: celebram, convidam, avisam e organizam equipes para o 

trabalho. A terceira etapa é a “Missão”, que acontece três ou quatro meses após a etapa 

anterior. Num período de três ou cinco dias, os missionários permanecem em cada 

comunidade, para convivência, atividades pastorais e religiosas, palestras, visitas, 

atendimento de confissões. Trabalham simbologias e encenações bíblicas, inserindo o povo na 

execução das mesmas, como forma de contemplar a religiosidade popular, a partir da Palavra 

de Deus. A quarta etapa, “pós-missão”, acontece na semana seguinte ao término da terceira. É 

constituída de cursos para formação das lideranças, com material oferecido pela equipe. 

Envolvem os coordenadores de pastorais, catequistas, equipes de liturgia, jovens, professores, 

direção de estabelecimentos de educação e conselhos comunitários. Ao todo, são cinco dias de 

formação para todas as lideranças, sendo um dia para cada pastoral. Pretendem garantir a 

perseverança da missão. A quinta etapa é a “retomada da missão”, também conhecida como 

“revisão”. Acontece um ou dois anos após o início de todo o processo. É a revisão dos 

compromissos assumidos pela comunidade missionada.  

 

4.2.3 As Santas Missões Populares (SMP) 

 

É uma das mais novas experiências de missões populares no Brasil. Nasceu no Estado 

do Pará, em 1989 a partir de um grupo de lideranças de CEBs (cf. MOSCONI, 2008, p. 19). A 

primeira experiência aconteceu em 1991, numa paróquia da cidade de Xinguara, ao sul do 

Pará. Após dois anos de reflexão, partilha e estudo, chegou-se à conclusão da necessidade de 

missões voltadas para coisas mais existenciais, inculturadas, abertas aos problemas humanos e 

sociais. Buscam intensificar a caminhada das comunidades e fazer na paróquia uma rede de 

pequenas comunidades. É um serviço à cotidianidade da vida pastoral, levando em conta as 

pessoas, relembrando e atualizando rumos, valores, atitudes e posturas.  

 

4.2.3.1 O Que são as Santas Missões Populares (SMP) 

 

Cientes da tendência humana em cair na rotina e se acomodar, traçam como objetivo 

principal o “sacudir” a paróquia, promovendo um despertar missionário, levando em conta 



 105 

três âmbitos da evangelização: pessoa, comunidade e sociedade8. Almeja-se uma sociedade 

mais justa, fraterna e solidária. Este despertar dependerá muito das equipes pastorais que 

conduzem o processo. O propósito é atingir o maior número possível de pessoas, envolvendo 

todos, da paróquia ou diocese, a vivenciar a espiritualidade do seguimento de Jesus e do 

Evangelho. É um fortalecer, reinventar e reproduzir a caminhada das CEBs, despertando o 

gosto pela missão, pelo conhecimento do outro, do diferente e do plural, como algo que 

enriquece. É um tempo especial em conjunto com as atividades pastorais da paróquia, não um 

parêntese na comunidade (cf. MOSCONI, 2007, p. 62). Duram, em média, dois a três anos. 

Acontecem em cinco etapas. 

 

Prezam bastante os setores em toda a área da missão, visando contatos mais 

personalizados e melhor acompanhamento, agrupando-se duas ou mais comunidades 

próximas para um trabalho em conjunto. Quando isso não é possível, buscam-se novas 

soluções. Nas grandes cidades, numa pastoral marcadamente urbana, sugerem que cada setor 

tenha uma área aproximada de três mil habitantes. Em cidades menores, os setores podem ser 

menores. Cada setor, devido à realidade e contexto, costuma ter dinamismo próprio. Motiva-

se a fidelidade, criatividade e comunhão no pluralismo. Os responsáveis pelo setor são os que 

ali residem e se tornam missionários. A responsabilidade está em envolver o maior número 

possível de pessoas, conduzindo o processo dentro dos objetivos e métodos decididos nos 

grandes encontros de formação dos missionários. Se aposta muito na quantidade e qualidade 

dos missionários. Todas as forças e categorias sociais que estão no território do setor são 

convidadas à missão. “É preciso reconhecer e assumir, com gratidão e total apoio, o 

ministério eclesial do missionário leigo, novo como irrupção na vida da Igreja, mas tão antigo 

quanto a Igreja” (MOSCONI, 2007, p. 65). 

 

 Busca-se derrubar preconceitos e superar barreiras, ensejando melhor conhecimento 

entre as pessoas. Toda paróquia é chamada a se colocar em estado de missão. Novos 

missionários surgem. Os que começaram primeiro acolhem e partilham o caminho com os que 

estão iniciando. Distinguem-se os missionários “locais” dos “de fora”. Os “locais” moram na 

paróquia onde acontece a missão; os “de fora” já viveram a experiência e são enviados de 

outras comunidades. 

                                                 
8 Elementos presentes nas pistas de ação para a missão evangelizadora das Diretrizes Gerais de Ação 

Evangelizadora da Igreja no Brasil 2008-2010 (cf. DGAE 102). 



 106 

Ainda se lamenta que persista, por parte das pastorais, muita dependência ao padre. 

Por isso, as SMP ajudam, não somente a democratizar o poder, mas a viver a espiritualidade 

do discipulado, onde cada um assume tarefas diferentes, conforme dons, valores e carismas. 

As SMP contam muito com a presença do pároco, mas busca não depender somente dele, 

sendo uma verdadeira escola de vida para todos. Nesse espírito, sugerem ao pároco atitudes 

de acreditar no valor da proposta, respeitar o conteúdo e o método, decidir os rumos da 

missão, evitar trabalhos paralelos, participar intensamente do processo, estar aberto aos apelos 

e luzes que aparecem. 

 

4.2.3.2 O Método  

 

 Numa linguagem bem popular, chama a primeira etapa de “namoro”. É o primeiro 

contato com a equipe especializada para realizar as missões populares. As lideranças precisam 

conhecer a proposta de trabalho, conteúdo e método. Começam sempre pelo estudo do livro 

“Santas Missões Populares”, que funciona como manual. Nas reuniões de grupos, pastorais, 

comunidades e assembleias paroquiais, purifica-se a decisão nas discussões, antes de assumir 

toda a dinâmica. O objetivo é decidir em conjunto e conscientemente.  

 

A segunda etapa é a preparação direta, o “noivado”. Forma-se uma coordenação 

paroquial para articular e acompanhar todo o processo. Para evitar trabalhos paralelos, sugere-

se que a coordenação seja assumida pelo mesmo conselho pastoral paroquial ampliado. A 

SMP torna-se o eixo de toda pastoral. Intensifica-se a seleção dos missionários em cada setor. 

Todos podem participar, sem exceção. Organizam-se várias equipes de serviço, para a 

realização do retiro dos missionários. 

 

A terceira etapa é a pré-missão, ou “casamento”.  Envolve-se o maior número possível 

de pessoas. Começa com um grande retiro de todos os que aceitaram o desafio. Na missa final 

do retiro há o envio, com a presença de toda a paróquia. Dura de sete a dez meses, com 

atividades específicas a cada mês. Durante esse período há outros dois grandes retiros para os 

missionários locais. 

 

A quarta etapa é o “saborear” o evangelho vivido. É a “semana missionária”. 

Momento intenso e mais celebrativo das SMP. Conta com a presença de missionários leigos, 

padres e religiosos de outras paróquias. Um exercício de união e comunhão eclesial. 



 107 

Na quinta etapa, “pós-missão”, ocorre o aprofundamento e articulação de todas as 

forças despertadas ao longo das etapas anteriores. Tem duração média de um ano e se busca 

verificar a perseverança do espírito missionário da paróquia. 

 

4.2.4 As Missões Populares Redentoristas 

 

Os Redentoristas são membros da Congregação do Santíssimo Redentor, fundada por 

um sacerdote diocesano, Afonso Maria de Ligório, em Nápoles, na Itália, em 1732, com a 

finalidade principal de pregar as missões populares aos mais pobres e destituídos da presença 

da Igreja a fim de evangelizá-los. O objetivo inicial era atender, pelas missões populares, o 

povo das zonas rurais, distantes da experiência de comunidade cristã, portanto, nasceram por 

uma necessidade rural. Um carisma realizado na pregação itinerante, originária de uma forma 

particular de evangelizar em comunidade, num método missionário eclético abordando tanto o 

âmbito catequético quanto o penitencial. Diferente dos métodos da época, fixos somente ou na 

catequese ou na penitência; traz como alguns pontos fundamentais: solidez, simplicidade de 

estilo, adaptabilidade às circunstâncias do tempo e do lugar. Respondeu bem aos anseios da 

Igreja da cristandade que, pelos sacramentos e doutrina, buscava os distantes da Igreja, mas 

também levava a Igreja aos que por ela foram deixados de lado. 

 

Nos primórdios, nas regiões italianas, os meses frios eram considerados mais propícios 

para se pregar as missões populares, por ser uma época em que o povo permanecia em casa, 

livre dos trabalhos do campo. Sua duração dependia da exigência pastoral ou da demografia 

da região. Sempre começavam pela matriz, depois se dirigiam às pequenas comunidades ou 

bairros ao redor da cidade. Na abertura das missões, o superior recebia o crucifixo do pároco, 

e na Igreja acontecia a pregação inicial (cf. CHIOVARO, 1995, p. 361). Os missionários 

ficavam hospedados em casas que os acolhiam. Evitavam ficar separados, para manterem o 

clima de oração e recolhimento, sendo testemunhas de vida para o povo. Durante o dia, havia 

atendimento de confissão, recitação do rosário e explicação dos mistérios, sempre em língua 

popular, nunca em latim. Davam instruções baseadas no catecismo, conferências, à noite 

havia o “grande sermão”. Os sermões deviam ser pontuais: emocionar, assustar, arrancar do 

pecado e levar para a confissão. Os temas versavam sobre morte, eternidade e paraíso. A 

pregação sobre Jesus abordava o amor pela humanidade e sua misericórdia. Falava-se da 

devoção a Maria e da necessidade de oração. 



 108 

Partia-se do pressuposto de que o povo tinha fé. No atendimento às confissões, 

encontravam penitentes que se queixavam de párocos que os desrespeitavam, ou então 

sentiam vergonha de se confessarem com aquele pároco com o qual se relacionavam no dia-a-

dia. Às crianças ensinavam os mistérios da fé, sacramentos e mandamentos da Igreja. 

 

Buscavam estar sempre bem preparados, espiritual e culturalmente, estudando com 

empenho, passando grande parte da vida entre os livros (cf. LIGÓRIO, 1928, p. 81). 

Buscavam estar sempre atualizados na teologia e na espiritualidade almejando ser grandes 

pregadores, teólogos moralistas e confessores. Prezavam a prudência, zelo, caridade, 

disposição, pobreza, discrição, espírito de mortificação e amor. Tinham grande preocupação 

com o testemunho de vida, por isso, pensavam que um missionário só poderia pregar missão 

depois de completar trinta anos de idade. Antes de qualquer missão, preparavam-se com um 

retiro de dez dias. A grande força motora do missionário era a mística do apostolado: pregar 

Jesus, não a si mesmo. Pregar com estilo simples. Diziam que o fruto da missão dependia do 

testemunho dos missionários. 

 

Na conclusão da missão, num local da paróquia, erguiam cinco cruzes de madeira, 

simbolizando os mistérios dolorosos do terço. Expunham o Santíssimo, falavam da 

perseverança, pediam perdão aos fiéis pelas faltas cometidas durante a missão, davam a 

bênção com o crucifixo e a solene bênção com o Santíssimo.  

 

Para a perseverança missionária, pediam a colaboração dos párocos. Nas conversas 

com o clero, insistiam muito no zelo pastoral e no amor às Escrituras, recomendando também 

ao pároco a missa diária com o povo, algo não muito aceito (cf. CHIOVARO, 1995, p. 374). 

Quatro ou cinco meses após, voltavam para a “renovação do Espírito”, com pregações de três 

ou quatro dias, que confirmavam os missionados. A missão não era um fim, mas um 

instrumento de ação apostólica. 

 

 Esse método foi trazido para o Brasil no século XIX e perdurou até a reestruturação da 

missão, motivada pelo Concílio Vaticano II.   

 

 

 

 



 109 

4.2.4.1 As Missões Populares Redentoristas no Brasil 

 

Os redentoristas chegaram ao Brasil no ano de 1893, provindos da Holanda e depois 

da Alemanha. Vieram atendendo a um convite de Dom Antonio Viçoso que, cinquenta anos 

antes, havia pedido que pregassem missões populares em Mariana (MG) e ensinassem Moral 

no Seminário Diocesano (cf. WERNET, 1995, p. 10). Mas não puderam vir na época da 

solicitação.  

 

“Em 1897, sem falar direito o português, organizaram a primeira missão na cidade de 

Areias, estado de São Paulo, Vale do Paraíba” (CNBB, 2007, p. 31). Daí em diante, as 

missões se sucederam ininterruptamente. O auge aconteceu na década de 1950, quando 

começaram a pregar nas grandes cidades do Brasil, fazendo interação com algumas 

congregações, como capuchinhos, passionistas e outros. Em 1953, pregaram a grande missão 

de São Paulo, preparando o Congresso da Padroeira do Brasil, de 1954. Em 1955, junto com 

outros grupos, pregaram no Rio de Janeiro, preparando o Congresso Eucarístico Internacional 

(cf. REDENTORISTAS, 2006, p. 20). Demonstram grande entrosamento com toda a Igreja no 

Brasil. Naquela mesma década, houve as grandes missões de Recife, Manaus, Belém do Pará 

e outras. Na época, já eram alertados por teólogos sobre a ausência de leigos na organização 

ativa das missões. 

 

O Concílio Vaticano II, com suas reflexões e decisões, suscitou questionamentos e 

expectativas ao método das Missões Populares Redentoristas, bem como aos outros métodos. 

Na segunda metade da década de 60, em virtude das mudanças no modo de evangelizar, 

sugeridas pelo Concílio, muitas congregações interromperam esse trabalho. Os pedidos de 

missão diminuíram. A pastoral de massa ficou em baixa. O Concílio convidou a rever a 

caminhada: “Os mais exaltados queriam que se interrompesse a pregação das missões para 

que se estudasse mais profundamente a renovação de sua estrutura e temário” 

(REDENTORISTAS, 2006, p. 21). Foi decidido pela continuação, e a revisão aconteceria de 

modo gradual. 

 

As primeiras adaptações começaram em 1969. Processo lento e não isento de tensões, 

conflitos, críticas e autocríticas. Na década de 1970, tem início a renovação, buscando-se 

atualizar, de acordo com a Igreja pós-conciliar, sem perder as riquezas e experiências do 

passado. As missões renascem e fixam grandes balizas para o futuro. Em 1972 se estabelece a 



 110 

linha mestra das Missões Populares Redentoristas no Brasil: trabalhar a paróquia para ser 

comunidade, abrangendo todas as dimensões da missão. Organização, pregação, coordenação 

e relacionamento com os párocos são as linhas bases. Daí nasceu o lema atual: "Unidos em 

Cristo, com Maria, para viver e crescer em comunidade". A imagem e atitude do missionário 

itinerante sofrem mudanças. A teologia fala mais da comunitariedade e da relação com o 

mundo. As missões passam a caminhar em conjunto com a pastoral da CNBB, diocese e 

paróquia. Faz-se atitude fundamental o entrosamento com o pároco e com forças vivas da 

paróquia/comunidade. Atualmente são nove Unidades redentoristas no Brasil (Rio Grande do 

Sul, Campo Grande, São Paulo, Rio de Janeiro, Fortaleza, Goiás, Recife, Manaus e Bahia) e 

dez equipes missionárias. 

 

4.2.4.2 O Método das Missões Populares Redentoristas no Brasil 

 

Desenvolve-se em quatro fases, sendo que todo o processo missionário é considerado 

missão. A primeira fase busca diagnosticar a realidade: visitação, levantamento, organização 

de setores e grupos missionários. Dura normalmente de um a dois meses, começando com 

uma celebração em cada comunidade. Todo o povo é convidado a participar da capacitação. É 

o chamado a todos para serem missionários na paróquia. O levantamento sócio religioso 

promove uma radiografia da realidade paroquial. Serve de análise aos missionários e consulta 

posterior ao bispo, pároco e conselhos da paróquia. As comunidades são setorizadas e são 

criados pequenos grupos de quinze a vinte famílias, formando pequenas comunidades que 

facilitem atingir a todos (cf. CNBB, 2007, p. 33). Os setores são formados pela união de 

vários grupos. A missão suscita uma equipe de coordenação geral paroquial e uma para cada 

comunidade. “Constitui-se assim um conselho missionário na paróquia” (CNBB, 2007, p. 33). 

A formação de setores e grupos é orientada pelos missionários redentoristas e cada setor 

anima as famílias para a missão. Setores missionários e seus grupos são como redes de 

pequenas comunidades. Na visita aos lares, feita pelas pessoas da própria comunidade, efetua-

se o levantamento sócio-religioso, oração pela família, convite para participar e ser 

coordenador de um grupo missionário. O primeiro anúncio da missão é: "Sua família pertence 

à nossa comunidade, vamos participar das missões". Na segunda fase, cada grupo conduzirá 

um andor com a imagem de Nossa Senhora (qualquer título), lembrando a visitação de Maria 

à casa de Isabel. 

 



 111 

A segunda fase é o “povo de Deus em missão”. Um mês antes da terceira fase, os 

redentoristas fazem celebrações nas comunidades. Convidam os já escolhidos coordenadores 

de setores e grupos para um dia de estudo, oração, formação e animação, onde haverá 

palestras sobre Igreja, oração, coordenação, missionariedade, além de esclarecimentos sobre 

as reuniões que acontecerão nas famílias. À noite, acontece a missa de bênção dos andores e 

envio dos coordenadores e auxiliares. No dia seguinte, os andores começam a ser levados para 

os encontros nos respectivos grupos, cada dia numa família. São trinta e um encontros, 

constando de oração em comum, reflexão bíblica e partilha. Tais encontros transformam 

vidas, reaproximam pessoas, muitas das quais assumem compromisso maior com a 

comunidade. Nascem novas lideranças, dispostas a anunciar o que lhes foi anunciado. 

 

A terceira fase celebra tudo o que foi vivido até então. Semana missionária intensa, 

com a presença do missionário redentorista em cada comunidade paroquial, na qual se 

congregam grupos e setores. Acontecem celebrações temáticas, palestras, procissões, 

encontros com crianças, jovens, mulheres, homens, pessoas doentes, etc. Ministram 

atendimento a confissões e aconselhamento. Momento de se propagar a devoção a Nossa 

Senhora, sob o título de Aparecida ou Perpétuo Socorro. Esta fase se encerra com a missa da 

perseverança. Coordenadores e auxiliares de setores renovam o compromisso missionário. O 

cruzeiro, como sinal concreto, é colocado em destaque no território da paróquia, a recordar o 

caminho ainda a ser percorrido. 

 

A quarta Fase objetiva a perseverança, identidade e vivência comunitária dos setores e 

grupos. Os meios utilizados são encontros semanais por grupo e mensais por setor. Os 

subsídios dos encontros são o material preparado pelos redentoristas, segundo a realidade, que 

falam e concretizam a caminhada da missão e os subsídios da Igreja local e nacional. Busca-

se descentralizar as atividades paroquiais, tornando os setores e grupos participantes ativos na 

vida da comunidade. 

 

Há um subsídio missionário para essa etapa e para a continuação dos encontros em 

família que perduram por até seis meses. Um ano após o início da quarta fase, voltam os 

redentoristas para a renovação da missão, promovendo celebrações em cada setor. Algumas 

equipes optam por um encontro com coordenadores e auxiliares de setores em lugares pré-

determinados. Ali acontece a formação missionária e o fortalecimento do processo contínuo 

de evangelização.  



 112 

4.3 MISSÕES POPULARES REDENTORISTAS E OS OUTROS MODELOS 

 

 

 É importante que não aconteça um círculo introspectivo, egocêntrico e de 

autossuficiência que faz perder a noção de troca de experiências, de conjunto e de comunhão 

eclesial. Mas, é preciso que as missões populares se preocupem consigo, da forma como fez o 

papa Paulo VI: “confiou aos conciliares a tarefa de responder sobre o que a Igreja diz de si 

mesma” (LIBANIO, 2005, p. 74). Estabelecer uma relação com outras experiências é atitude 

saudável, ajuda a crescer, em face das divergências e convergências observadas. 

 

4.3.1 Modelos de Missão e Métodos Missionários 

 

O processo de etapas é consenso entre as experiências. Nas duas mais antigas – 

redentoristas e capuchinhos – geralmente são realizadas em quatro fases; as mais novas, em 

cinco, com vistas a mais amplo acompanhamento na perseverança. Todas as fases constituem 

missão e levam a entender o respeito pelo processo missionário. Desde o Vaticano II 

entendem que todos são sujeitos da missão, não meros espectadores. O processo das fases 

ajuda na formação dos coordenadores, auxiliares e lideranças da paróquia.  

 

O lema das missões populares redentoristas – Unidos em Cristo, com Maria, para 

viver e crescer em comunidade – subentende a importância de a paróquia ser espaço 

comunitário. É viver a experiência comunitária de cunho cristológico e mariano. Por isso, 

setorizam a paróquia. Cada comunidade é dividida em setores e grupos9 missionários, que se 

tornam células vivas e instrumentos de convocação. Acontece a oração, formação, partilha, 

prática da fraternidade e experiência missionária no cotidiano em estruturas pequenas, com 

mais possibilidades de entrosamento e partilha de vida. Bem acompanhadas, programam suas 

atividades conforme cada realidade, vivendo o seu “ser comunidade”. 

 

As SMP se preocupam com o ser comunidade a partir dos setores e pouco se referem a 

grupos. Os saletinos não estão preocupados com setores ou grupos; trabalham mais no aspecto 

                                                 
9 Para grupos, geralmente, há outros nomes como “grupos de reflexão”, “círculos bíblicos”, “grupos de rua”, 

dentre outros. Muitos os denominam como comunidade ou, especificamente, CEBs. O nome é dado ao conjunto 

de pessoas que se reúnem; é importante, mas não é a denominação que determinará o êxito do trabalho, e sim a 

consciência quanto ao objetivo proposto: vivência do evangelho, transformação dessa vivência em anúncio pela 

comunidade, gerando o senso de pertença.  



 113 

espiritual e religioso, pelas palestras, celebrações, visitas domiciliares e espiritualidade 

bíblica. Intensificam a formação a fim de evangelizar as pastorais já existentes. Fazem isso, 

inclusive nos grupos de reflexão, se a paróquia já os possuir. O modelo de missão dos 

capuchinhos só trabalha com grupos e não setores. Muitos párocos e dioceses formam grupos 

de reflexão em sua paróquia, o que demonstra não ser este necessariamente um trabalho 

extraordinário da missão, mas da prática cotidiana de muitas paróquias atuais, que certamente 

buscam viver as orientações das Conferências Eclesiais. O Projeto Novo Milênio, lançado 

pela CNBB no ano 2001, a Campanha da Fraternidade e as Novenas de Natal mostram a 

possibilidade de a paróquia criar grupos. As SMP concentram mais força em setores maiores. 

Os redentoristas, por sua vez, investem com mais veemência no conjunto de setores e grupos 

e consideram ser esta uma excelente estratégia para fazer dos grupos comunidades, onde não 

somente se aplica o conteúdo, mas transforma a paróquia em “comunidade de comunidades” 

(cf. DAp 517). 

 

Todas falam em animar e fortalecer as lideranças da paróquia. É comum dizer que a 

liderança faz o mundo andar. Desde as primeiras organizações sociais, é natural a necessidade 

da figura do líder. O conceito de liderança ressalta a capacidade de alguns indivíduos 

mobilizarem massas populares e caminharem juntos na busca do mesmo objetivo. Líderes 

evangelizados são discípulos e ajudam a paróquia; líderes sem evangelização tornam-se fonte 

de discórdias e de avidez de poder, comprometendo a comunitariedade da paróquia.  

 

4.3.2 Modelos de Missão e Eclesiologia 

 

Aparecida afirma ser motivadora a eclesiologia de comunhão, lançada pelo Concílio 

Vaticano II e trabalhada nas Conferências Episcopais (cf. DAp 369). A eclesiologia de 

comunhão valoriza a diversidade dos ministérios nas comunidades e a opção pelos pobres, 

para dinamizar o conjunto da Igreja. 

 

Todas as experiências trabalham o “ser comunidade” na paróquia. Proposta firmada 

nas Conferências Gerais do Episcopado latino-americano e caribenho, desde Medellin. Parece 

contraditório evangelizar massa para ser comunidade. Entenda-se, no entanto, que as 

comunidades se estruturam a partir da e na sociedade, sendo a setorização paroquial um modo 

concreto de construir comunidades a partir da sociedade. 

 



 114 

Desde o Vaticano II, as experiências de missões populares no Brasil almejam uma 

Igreja comunhão, integradora, criativa, participativa, em formação permanente, 

missionariamente capaz, interada com a realidade, interessada na união entre fé e vida, 

preocupada com o anúncio querigmático. Retratam dimensões eclesiológicas e vão de 

encontro a muitas discussões e afirmações da Conferência de Aparecida, em especial quando 

se fala em setorização da paróquia, formação de discipulado, missionariedade, participação de 

leigos e comunhão eclesial. 

 

Organizar a paróquia em setores e grupos missionários, como apontam três das 

experiências – redentoristas, capuchinhos e SMP – destaca, não apenas uma pessoa, como 

acontece no clericalismo, mas um grupo de pessoas, condizendo com a eclesiologia do 

Vaticano II. Setor e grupo missionário bem articulado criam rede de pessoas e alargam os 

horizontes, indo além do simples paroquialismo10. A evangelização acontece quando todos 

estão inseridos no serviço, a partir do bem comum, sendo “Igreja povo de Deus”. A 

missionariedade da paróquia depende da participação de todos os ministérios, serviços e 

carismas. 

 

Os desafios dos modelos de missões populares mostram que a Igreja do Brasil ainda 

precisa dar passos em direção à missionariedade nos contextos secularizantes e secularizados 

da sociedade. Ainda há, no território brasileiro, contextos pastorais marcados pela falta de 

organização, fragmentação e ativismos paroquiais. Em muitos lugares são fortes os gestos e 

ritos religiosos de pouca mística e espiritualidade, herança da eclesiologia tridentina. A 

situação sócio-econômica também representa dificuldade. O desemprego, perda de 

referenciais e de valores ameaçam os sonhos e esperanças, geram personalidades fracas e 

superficiais, carentes de convicções concretas, incapazes de testemunhar, sem vivência 

missionária ou posicionamento político e crítico da Igreja. Tal realidade indica que ainda 

restam passos a serem dados. 

 

4.3.3 Modelos de Missão: Uma Análise Teológica 

 

As quatro experiências refletem uma teologia de Reino de Deus concreto e presente na 

realidade, a partir da comunitariedade. O Reino de Deus tem base no amor, que abrange tudo 

                                                 
10 Entende-se paroquialismo como visão e ação curta, com horizontes estreitos. 



 115 

e todos. A missão anuncia o Reino, e tudo precisa fazer parte desse anúncio e processo 

missionário. É a experiência do “já e ainda não”. Uma experiência vivencial e escatológica 

que acontece no mundo, mas sua consumação não se dá no mundo. O Reino acontece na 

história, na vida cotidiana e passa pela comunidade, na convivência, partilha e experiência de 

Deus em comum (cf. LAFONT, 2008, p. 257). Deus está próximo e presente.  Os modelos 

apresentados pregam que o Reino é uma possibilidade próxima. Todos são chamados a serem 

colaboradores do Reino. As quatro experiências pensam em paróquia que tenha uma ação 

para um mundo melhor a todos. Não é “doutrinar” ou “domesticar”, mas proporcionar a 

mística missionária na experiência comunitária. Anunciar o Reino é uma questão eclesial 

vital. Tudo que atrapalha o anúncio e a implantação do Reino impede a missão. A realidade 

desafia as missões populares a revitalizar a mística missionária, em qualquer tempo ou 

ambiente, possibilitando reestruturação, abandonando estruturas obsoletas, repensando a ação 

e processos que impedem a missionariedade da paróquia. 

 

Os capuchinhos e redentoristas, sendo modelos mais antigos, por terem experiência 

anterior e vivido a reestruturação a partir do Vaticano II, frequentemente empregam com mais 

veemência no seu método uma teologia de devoção popular11. A devoção popular não é 

negativa em si, pois reflete a identidade do povo e, bem orientada, é capaz de levar a uma 

evangelização de fato. É uma tradução da fé cristã, a partir das condições concretas da vida 

humana. Deixará de ser evangelizadora se voltar para um fechamento, fragmentação, 

repetição e perda dos princípios evangélicos (cf. DAp 12). Tendendo em fechar-se, leva a uma 

teologia tridentina, se distanciando das reflexões eclesiológicas do Vaticano II e das 

Conferências Gerais latino-americanas e Caribe. 

 

Os sacramentos da confissão e da Eucaristia foram observados de modo mais acirrado 

em pelo menos dois dos modelos apresentados – redentoristas e capuchinhos –. Sacramentos 

são importantes referenciais para a teologia cristã, mas não se pode confundir evangelização 

com sacramentalização. Viver um sacramento é deixar-se conduzir e animar pelo Espírito de 

Jesus, que ajuda a resgatar o sentido da vida. Um processo de levar cada pessoa a descobrir 

sua razão de viver e ajudar os outros a viverem. Um ato de conversão, que leva a acender 

luzes nas trevas do mundo, abrindo espaço à transcendência na imanência da ação humana. 

Igrejas cheias, com pessoas sacramentalizadas não significa comunidade evangelizada. “A 

                                                 
11 Na devoção popular destacam-se as bênçãos, procissões, terços, novenas, vias-sacras e cânticos.  



 116 

eclesiologia começa com o Reino de Deus, e não com a Igreja, que é seu instrumento” 

(SUESS, 2010, p. 92). Os sacramentos precisam ser vividos em vista da comunidade e da 

união entre fé e vida. Tudo precisa ser visto como processo de evangelização que compõe a 

dinâmica da missão. Em tudo é possível suscitar conversões. 

 

Em todos os modelos de missões populares transparece uma crucial preocupação com 

o fortalecimento das lideranças e do aspecto espiritual e devocional. Vale entender, no 

entanto, que, mais do que líderes, a missão deve suscitar discípulos. Todo método precisa 

olhar para a teologia do discipulado. Discípulos respondem aos anseios cristãos e inspiram 

seguidores ativos de Jesus, capazes de levar adiante o processo. Somente as SMP falam com 

clareza da necessidade do discipulado: “do discipulado brota o chamado missionário” 

(MOSCONI, 2007, p. 66). Nos seus 554 parágrafos, o Documento de Aparecida se refere a 

“discípulos” por mais de duzentas vezes. A Igreja deixou de fazer discípulos de Jesus. Os 

redentoristas preocupam-se em formar líderes e coordenadores, mas não em fazer discípulos. 

O campo de atuação da missão popular – família, paróquia e pequenas comunidades – é 

espaço de formação do discipulado (cf. DAp 302-310). Tal prática muda o método e o 

conteúdo da missão. É um revitalizar a catolicidade de “bom católico” para “católico-

discípulo-missionário”.  

 

4.3.4 Modelos de Missão e Análise Pastoral 

 

Os quatro modelos retratados não são dirigidos a classes sociais determinadas, mas à 

população em geral. Mesmo que sejam realizadas em toda uma diocese, a paróquia é território 

privilegiado na proposta missionária desses modelos. Ajudá-la a ser missionária contribui na 

missionariedade eclesial.  

 

Torna-se necessário maior visão pastoral realista e missionária, buscando ultrapassar 

as fronteiras paroquiais, para ir a outras realidades com o evangelho. É ir além do 

“paroquialismo”. É ser um trabalho evangelizador de conjunto, vivência comunitária, 

formação para a fé e de olhar sobre a realidade. Os modelos apresentados mostram esse olhar 

sobre a realidade, mas reconhecem limitação no enfrentamento desta. Sabem que seu método 

sempre parte de um território específico – a paróquia –, limitando sua visão de mundo a esse 

território. Percebem que os ambientes que cercam a paróquia são passíveis de receber o 

evangelho e ali há possibilidade de sacudir e despertar a missionariedade, mas nem todos 



 117 

esses ambientes da paróquia são contemplados nas missões, talvez por falta de contingente ou 

pouca preparação missionária para a atualidade. Têm consciência de que não podem resolver 

todos os problemas paroquiais, mas precisam revitalizar a missionariedade, alargando-a para 

além dos próprios limites geográficos paroquiais. Uma visão realista, comunitária e de teor 

permanente, mas que requer amplitude.  

 

Missões populares é tempo extraordinário de evangelização em determinado lugar, um 

kairós. Mas a missionariedade não é elemento pontual, é um processo permanente. O mundo 

necessita de constante conversão e evangelização. Clama por uma pastoral em permanente 

estado de missão. Todos os modelos apresentados objetivam essa permanência missionária na 

paróquia, mas enfrentam sérios problemas de perseverança. 

 

Somente no conjunto é possível se ter consciência do que é uma comunidade. Todos 

os modelos sabem da importância de embasar e animar a pastoral de conjunto. Conjunto não 

pode abafar a criatividade, mas suscitá-la ainda mais. Isso ajuda na renúncia das 

interpretações pessoais e “grupismos”, desmontando esquemas internos de competição e 

concorrência pastoral.  Todas as experiências citadas adotam a itinerância missionária. É clara 

a visão e a preocupação em visitar casas, envolver os setores e comunidades, atender as 

pessoas e manter a linha itinerante. 

 

 

4.4 MISSÕES POPULARES REDENTORISTAS E O DOCUMENTO DE APARECIDA 

 

 

O Documento de Aparecida é integralmente missionário. A missão perpassa todos os 

seus capítulos. Revela um modelo de missão integradora entre vida e fé, numa caminhada 

comunitária. Uma fé católica, reduzida a princípios doutrinais ou moralismos não resistiria 

aos embates destes tempos (cf. DAp 12). Os redentoristas desenvolvem tal modelo de missão 

no espaço da paróquia e dos setores e grupos que suscitam. 

 

4.4.1 A Missão no Nível Paroquial 

 

No tocante ao espaço territorial, as missões redentoristas acontecem numa dimensão 

de microrrealidade, que é a paróquia (cf. SILVA, 2009, p. 7). Vive bem essa dimensão na 



 118 

proximidade com o povo, no auxílio aos pequenos problemas de cada dia, como doenças, 

angústias familiares, relacionamentos, situações emocionais, conflitos pastorais, etc.  

 

O lema – Unidos em Cristo, com Maria, para viver e crescer em comunidade – aponta 

para a dinâmica de trabalho conjunto e evangelizador. A proposta é que a paróquia passe a 

viver de modo mais profundo seu ser comunidade, pelo processo da missão e anúncio 

querigmático. Preparam o terreno para que o anúncio aconteça e a possibilidade do Reino seja 

concreta. Sabem que o propósito é a mística missionária na experiência comunitária: unir-se a 

Jesus, caminhando com os outros (cf. DAp 248). 

 

O fato é que a macrorealidade cultural, política, econômica, religiosa, atinge as 

pessoas conforme atinge sua vida pessoal ou familiar (cf. DAp 22; 449). Ela influi na forma 

de pensar, escala de valores, formação de consciência, preocupações do dia-a-dia, etc. No 

método “ver, julgar e agir”, Aparecida lembra a importância em olhar a realidade circundante, 

em todas as dimensões, julgá-la segundo Jesus e agir a partir da Igreja para a propagação do 

Reino de Deus (cf. DAp 19). Por isso, não se pode ficar fechado ao ambiente paroquial. É 

partir dele para o mundo. Olhar tais dimensões influi na evangelização e proporciona uma 

resposta evangelizadora mais ampla para o mundo. 

 

Abrir espaços e horizontes missionários na paróquia e para além dela exige aprofundar 

o trabalho com os leigos e buscar neles ajuda e força para a missão: “Os melhores esforços 

das paróquias, neste início do terceiro milênio, devem estar na convocação e na formação de 

missionários leigos” (DAp 174). Todas as forças, carismas e vocações da paróquia são 

necessários para a missão. Um tem o dom, outro as ferramentas, assim acontece a missão e o 

despertar ministerial. O desafio é buscar as necessidades, os dons e as ferramentas, 

capacitando todos para que contribuam na missão e não sejam apenas forças improvisadas. 

 

4.4.2 Missão no Nível de Setores e Grupos 

 

Os pequenos setores e grupos, organizados nas famílias, tendem a “ser Igreja 

comunidade” (cf. DAp 172; 513). A meta é consolidar a estruturação da paróquia em 

comunidade de comunidades através dos setores e grupos missionários, obedecendo a 

seguinte lógica: família, setor, grupo missionário, comunidade, paróquia, diocese, sociedade. 

Desde o Vaticano II os redentoristas buscam ajudar as comunidades paroquiais a suscitar 



 119 

setores e grupos missionários. Tomam a comunidade matriz como “comunidade mãe”, mas no 

mesmo pé de igualdade das demais. Os setores missionários tendem a serem instrumentos de 

convocação e vivência comunitária dos grupos na paróquia.  

 

A família é lugar e escola de comunhão, fonte de valores humanos e cívicos (cf. DAp 

302). Uma comunidade se renova a partir de indivíduos nas famílias. Num mundo onde as 

mudanças culturais, com novas configurações familiares, dificultam a transmissão da Fé na 

família (cf. DAp 100d). Os redentoristas acreditam que organizar setores e grupos de famílias 

na paróquia é plantar a semente de uma comunidade renovada, articulada e descentralizada 

com rosto de Igreja de casa, permanentemente em missão. 

 

Setores e grupos são pequenas estruturas que possibilitam melhor relação e partilha de 

vida. Nas grandes cidades, funcionam como recriação das pequenas comunidades dos Atos 

dos Apóstolos (cf. DAp 178). Tornam-se base para a participação de todos na vida paroquial. 

Setor Missionário bem articulado cria rede de grupos e alarga horizontes, indo além do 

simples paroquialismo. A evangelização e a missionariedade acontecem quando há vivacidade 

de pessoas em mútua participação, a partir do bem comum, colocando em comum as ideias, 

valores e forças. A comunitariedade, lema das missões redentoristas, é nota fundamental para 

isso.  

 

Diz Aparecida que é mister tornar a paróquia lugar de formação permanente, com 

acompanhamento e amadurecimento dos seus agentes inseridos no mundo (cf. DAp 278; 279; 

294; 298; 306). Ao se preocuparem com os setores e grupos de família os redentoristas 

orientam para que se tornem comunidades de fé e vida, mas não os tem acompanhado de 

modo satisfatório. Há o anúncio, a setorização, prática da missionariedade, mas pouco 

acompanhamento no processo de efetivação das mesmas, complicando a formação e 

perseverança. Há carência de um processo que conduza para serem “comunidades de fato” a 

partir dos setores e grupos. O foco missionário principal deve ser: ajudar o povo e a paróquia 

a estar permanentemente em missão. Precisam olhar melhor tal dimensão. 

 

 

 



 120 

4.5 CONSIDERAÇÕES SOBRE O MODELO DAS MISSÕES POPULARES 

REDENTORISTAS 

 

 

Modelo algum é sagrado, intocável ou inviolável. Há dois grandes perigos na 

evangelização: mudar a mensagem ou endeusar o método. A mensagem não pode ser mudada, 

está implícito nos princípios evangelizadores, o método sim. 

 

Para contribuir melhor na missionariedade paroquial, as missões redentoristas 

precisam ser parte da pastoral de conjunto da Igreja Local. Atualmente se colocam como 

evento quase autônomo, medido pela quantidade de setores, grupos e grandes concentrações. 

Depender disso é correr o risco de pregar apenas aos “pregados”. As urgências missionárias 

atuais instigam suscitar discípulos de Jesus. O testemunho e o querigma missionário iniciam 

esse processo de assumir a experiência, pois ninguém decide viver pelo que não foi atraído. 

 

Despertadas pelo testemunho e querigma, as pessoas aderem aos setores e grupos 

eclesiais, que por estarem numa realidade local e de muita proximidade, possibilitam uma fé 

comprometida e mutuamente missionária. Suscitados e motivados pelo processo das missões 

populares tornam-se espaços comunitários de discípulos missionários capazes de levar a obra 

missionária adiante. Exigem acompanhamento, motivação e formação, implicando, desde 

então, mudar a mentalidade, assumindo novas atitudes, métodos e abertura a novas estruturas. 

 

4.5.1 Na Primeira Fase 

 
Aparecida aconselha a setorização da paróquia em unidades territoriais menores (cf. 

DAp 372). Setorizar para descentralizar. Setores e grupos precisam ser protagonistas de um 

processo missionário na paróquia. 

 

Embora aconteça de modo extraordinário, a missão redentorista busca influir e ajudar 

no ordinário da paróquia para que a missionariedade se instale. Por isso, não pode estar 

desligada da caminhada eclesial. Embora, atualmente se comunique o bispo sobre o 

acontecimento da missão, ainda continua sendo uma ação autônoma paroquial na Igreja 

Local. Precisa ser concebida como uma dimensão conjunta da Igreja Local: bispo, pároco, 

conselho paroquial, etc.  



 121 

 

Esta firme decisão missionária deve impregnar todas as estruturas eclesiais e todos os planos 

pastorais de dioceses, paróquias, comunidades religiosas, movimentos e de qualquer instituição 

da Igreja. Nenhuma comunidade deve se isentar de entrar decididamente, com todas suas 

forças, nos processos constantes de renovação missionária e de abandonar as ultrapassadas 

estruturas que já não favoreçam a transmissão da fé (DAp 365).  

 

Precisa visualizar o Plano Pastoral, refletido e assumido nas Assembleias diocesanas e 

paroquiais, bem como, as recomendações bianuais das Diretrizes Gerais da CNBB. Daí vem a 

possibilidade de subsídios para os setores e grupos. Não viver a uniformidade missionária, 

mas a unidade em referência ao todo. Tomar cuidado para não promover uma missão 

eclesiocêntrica ou congregacional, reforçando somente algumas estruturas comunitárias, 

perdendo de vista o grande horizonte do Reino. É preciso diálogo com todas as circunstancias, 

sendo serviço de todos, inclusive na questão ecumênica e inter-religiosa  (cf. DAp 13).  

 

Os leigos precisam ser protagonistas de sua própria missão. É rica e evangelizadora a 

participação de todos, organizando e assumindo trabalhos juntos. É pedagógico viverem na 

prática o ser missionário (cf. DAp 174). A missão é desde a paróquia e dela para o mundo. É 

importante visualizar o território paroquial onde estão os setores e grupos, estipulados na 

primeira fase. Podem ser esquematizados num mapa paroquial, elaborado pelos leigos da 

paróquia, ajuda a organizar a ação, respondendo adequadamente aos problemas na qual se 

inserem (cf. DAp 168). 

 

Não há formação específica sobre o modo de abordar edifícios, condomínios fechados e 

áreas marcadas pela forte urbanização. Precisam ajudar as pessoas a terem mais clareza sobre 

isso.  

 

4.5.2 Na Segunda Fase 

 

A segunda fase é o processo de funcionamento dos setores e grupos. Grupos precisam 

se tornar pequenas comunidades de base ou CEBs. Lugar de encontro, conhecimento, 

amizades, partilha de alegrias e dificuldades. Todos são chamados pelo nome e sentem-se 

iguais, filhos e filhas do mesmo Pai. Um espaço prático e eficaz de evangelizar numa Igreja 

envolta pela secularização e desafiada à evangelização (cf. DAp 178). A Igreja primitiva 

evangelizava nas casas (cf. At 5, 42; 20, 20). Há mais espaço e muito mais liberdade. Fica 

mais fácil acolher os membros não cristãos ou de outras igrejas. Não se constrói templos de 



 122 

pedra ou madeira, mas comunidades vivas. Todos participam e aprendem juntos. É como se 

todos fossem professores e alunos ao mesmo tempo. São sujeitos, não objetos de 

evangelização. É a Igreja missionária que sai às ruas, de casa em casa, aprendendo, ensinando, 

rezando e celebrando. A Igreja sai do templo e entra na casa das pessoas. Não se pode 

esquecer o problema da “desavizinhação” que atinge as cidades atuais12. 

 

Para essa fase, os redentoristas utilizam subsídios que preparam previamente, 

buscando ligar a Palavra de Deus à vida. Mas, nem sempre falam de temas proféticos e 

relacionados a problemas sociais, políticos e econômicos que afligem o mundo. Por ser lugar 

de valorização (cf. DAp 466; 548), de união, acolhimento é momento propício para falar de 

problemas, dificuldades e sofrimentos humanos, dando pistas para ajudar. O subsídio precisa 

prever isso. Nos encontros de formação para os grupos não há temas sobre o ecumenismo e 

relação inter-religiosa. Há pouco conteúdo sobre o discipulado e importância da Igreja. 

 

Nesta fase, atualmente, as pessoas se reúnem diariamente em grupos de famílias e não 

tem ligação com o setor. É importante que o setor reúna os grupos a cada quinze encontros. 

Os grupos serão mais fortalecidos e irão perseverar se fizerem parte de um setor. A vida dos 

grupos depende da motivação dos setores missionários. O método com que se realiza tal 

processo já é mensagem e missão. A criação de setores e grupos objetiva suscitar na paróquia 

discípulos missionários. Os subsídios para isso precisam ser convites explícitos à 

missionariedade. 

 

4.5.3 Na Terceira Fase 

  

A terceira fase, feita em cada comunidade, precisa ser uma união de setores e seus 

grupos. Celebra-se o trabalho realizado, as conquistas e os desafios experimentados. É 

importantíssima para a motivação, formação e anuncio aos setores e grupos. Não se têm 

valorizado os setores e grupos. Parece que tudo fica em suspenso por causa das celebrações 

temáticas. Os temas utilizados até então falam da fé, da comunidade, da fraternidade e da 

perseverança, mas nem sempre tocam nos problemas sociais. Faltam temas mais proféticos 

                                                 
12 Há nas cidades atuais o processo de “desavizinhação”, que é a mudança de critérios na territorialidade. O 

território é um espaço de identidade, ou de identificação movido pelo sentimento, nem sempre contempla a 

dimensão de fronteiras, mas se forma por algo que identifica sujeitos e ações. Pode-se reunir pessoas de diversos 

lugares da cidade num grupo, e grupos de diversos lugares num setor, mas, mesmo nos lugares de 

“desavizinhação”, o presencial continua sendo importante. O objetivo é o mesmo: ajudar a elaborar a identidade 

cristã a partir do ser comunidade de fé em Jesus. 



 123 

sobre a comunitariedade, a importância e necessidade da fé, a vivência da justiça e da ética na 

sociedade, o amor de Deus à humanidade, os problemas inerentes àquela comunidade – 

observados na primeira fase –, os sofrimentos humanos, o valor em se viver na comunidade e 

em ser discípulo missionário no mundo de hoje. Todas as pessoas, de todas as idades e todos 

os espaços que perfazem a paróquia precisam ser contemplados nesse processo (cf. DAp 258).  

  

Nesta fase é de crucial importância valorizar cada pessoa em seus setores e grupos. A 

meta é celebrar a alegria da fé e da vida em comunidade, numa experiência de fraternidade, 

por isso, a importância da reconciliação e aconselhamento de cada pessoa. Todas as atividades 

pastorais têm possibilidades de se abastecer com esse momento forte, formativo e festivo de 

fé. Leigos precisam ajudar na organização, nas pregações, palestras e encaminhamentos.   

 

4.5.4 Na Quarta Fase 

 

Muitos dizem que as Missões Populares Redentoristas são “fogo de palha”, pois 

animam o povo missionariamente depois arrefecem. Talvez isso aconteça porque os 

redentoristas não fazem consistente acompanhamento aos setores e grupos na fase da 

perseverança. É preciso criar possibilidades de estar presente por mais tempo nesse processo, 

que exigiria mudar estrutura e método da missão. A realidade urbana exige que as missões 

populares não se limitem apenas a uma assistência pastoral ou animação. Acompanhar o 

processo de modo personalizado ajuda orientar os setores e grupos para que continuem vivos 

e sempre a serviço da construção e animação do Reino de Deus, buscando ser comunidade 

eclesial viva, perseverante e evangelizadora. É imprescindível contar com a ajuda de leigos 

missionários de outras paróquias ou cidades que, orientados, acompanhem o processo da 

perseverança dos setores e grupos daquela paróquia e, depois, enviem membros para ajudar 

em outras paróquias.  

 

Esse trabalho necessita ser agendado nos setores e grupos. No primeiro mês da quarta 

fase, os redentoristas, com leigos de outras paróquias, já orientados, precisam fazer-se 

presente em cada setor paroquial para formação, escuta, motivação e auxilio na perseverança. 

A comunidade missionada se sentirá acompanhada e motivada. Pode se programar uma 

celebração Eucarística, reunindo todos os setores para uma motivação geral da fé e da 

caminhada: “A Eucaristia, na qual se fortalece a comunidade dos discípulos, é para a paróquia 

uma escola de vida cristã” (DAp 175). 



 124 

 

Setores e grupos precisa ser espaço para o exercício comunitário, humanitário e de 

socialização da paróquia, pois esta ainda é capaz de proporcionar espaço para a vida cristã 

tanto no contexto dispersivo, anônimo e urbano, como em zonas rurais com menos população 

(cf. EEr 15). É preciso construir o modo de exercer a vivência comunitária. Todo esse 

processo de acompanhamento pelos redentoristas pode durar de um a dois anos, dependendo 

da necessidade. 

 

Após o acompanhamento da pós-missão, a paróquia e seus discípulos missionários 

caminharão sozinhos. Daí a necessidade em suscitar, sem esmorecer, discípulos missionários 

paroquiais, criando um espaço de missão permanente. Cada setor eclesial da paróquia, no 

encontro mensal, se organize em avisos, formação, partilha, exposição de dúvidas e 

celebração eucarística: “A Igreja vive da Eucaristia é uma verdade que não exprime apenas 

uma experiência diária de fé, mas é a síntese do próprio núcleo do mistério da Igreja” (EE 1). 

A realidade urbana e implicações sociais não permitem que tais encontros sejam prolongados, 

mas num tempo ideal, em consenso de todos. Ferramentas da evangelização do setor é sempre 

o diálogo, oração e partilha. Disso nasce a “co-responsabilidade e participação efetiva de 

todos os fiéis na vida das comunidades cristãs” (DAp 368). Para isso é preciso abrir-se às 

idéias e valores dos grupos e seus membros, ressaltar pontos de acordo, unir forças em torno 

da fé em Jesus. A missionariedade acontece no processo. O objetivo é que os redentoristas 

ajudem a paróquia a tornarem a missão permanente, ajudando no processo de transformar os 

grupos em CEBs ou pequenas comunidades: vivas, orantes, dialogantes, fraternas e 

missionárias. 

  

 

4.6 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 

Até o Vaticano II as missões populares tinham uma leitura e um campo bem definidos. 

Traziam a ideia de cristandade com uma imagem de missionários heróis e míticos que partiam 

para salvar os infiéis ou afastados da Igreja, numa teologia doutrinal, dogmática e de 

disciplina. Inspiravam prestígio, heroísmo e transitoriedade. A Modernidade derrubou muitos 

parâmetros estabelecidos e toda ação evangelizadora passa a se confrontar com problemas 



 125 

culturais, sociais, políticos, econômicos e ideológicos. A Igreja deixa de ser o centro da 

sociedade, mas parte dela. Há urgência em repensar um novo estilo de missão. 

 

Sempre presente e nunca  isolada dessa realidade, as missões populares redentoristas 

se percebem necessitadas de rever e atualizar sua estratégia e método de propor a mensagem 

do Reino. Urge tomar a missão como um projeto a ser concebido no conjunto da Igreja Local. 

Seu objetivo de evangelizar, colocando a paróquia em estado permanente de missão, é um 

modo auspicioso de ajudar a paróquia a evangelizar de modo permanente. Para isso conta com 

o anuncio, o testemunho e a dinâmica de fortalecer a experiência cristã suscitando setores e 

grupos, formação para o discipulado e ação para a perseverança. O ideal a ser buscado é a 

formação de CEBs para se viver melhor a intimidade, oração, escuta e partilha da Palavra e 

caridade fraterna. O ideal a ser vivido é o testemunho que provoca admiração e conversão (cf. 

EN 15).  

 

As Missões Populares Redentoristas têm possibilidades de ajudar a paróquia a ser 

missionária, desde que ajude os setores e grupos, suscitados no processo do seu método, a 

serem comunidade eclesiais de base (CEBs) em vivência da experiência cristã cotidiana. Para 

isso precisa falar do Cristo a partir do ser comunidade; levar em conta o que já existe, sem a 

pretensão de destruir tudo para começar do zero; promover a participação de todos os 

segmentos sociais; motivar e exercitar carismas e compromissos de todos; ajudar os setores e 

grupos a serem espaços de evangelização; nunca esquecer o conjunto da Igreja Local, 

evitando ser um projeto paralelo e sectário que visa um território específico e esquece a 

sociedade e o espaço territorial paroquial e de Igreja Local. Mais do que um projeto dos 

redentoristas, precisa ser um projeto para a Igreja a fim de cumprir melhor sua missão de 

evangelizar os povos, como bem anunciou Jesus Cristo, e estabelecer o Reino de Deus desde 

agora até o fim dos tempos.   

 

 

 



 126 

5 PROPOSTA DE UMA PARÓQUIA MISSIONÁRIA À LUZ DE APARECIDA A 

CONTRIBUIÇÃO DAS MISSÕES POPULARES REDENTORISTAS 

 

 

O terceiro capítulo argumentou que as Missões Populares Redentoristas podem 

contribuir com a missionariedade eclesial paroquial pelo testemunho, anúncio, setorização, 

comunitariedade e suscitação de discípulos missionários. Confirma-se a vivência comunitária 

da fé como condição de uma Igreja em estado permanente de missão. No ser comunidade a 

Igreja encontra sua essência, originalidade e possibilidade missionária (cf. DAp 164). 

Desencadear processos de comunidades missionárias exige superar posições fixas e pré-

determinadas, trabalhar sobre o provisório e reler constantemente a caminhada. 

Missionariedade paroquial gera processos de comunidades de discípulos, não apenas de fiéis. 

 

Muitas paróquias no Brasil vivem paralisadas, quase que exclusivamente em torno da 

sacramentalização e de um catolicismo descomprometido. Uma comunidade eclesial converge 

para os sacramentos, mas, a vida sacramental é ponto de chegada, não de partida e a 

conversão é fruto da evangelização (cf. STRAGLIOTTO, 1997, p. 251). Sacramentos são 

importantes, mas não se pode apostar que somente eles levem à passagem do simples fiel para 

discípulo missionário: “Da fé em Jesus Cristo, suscitada, acolhida e partilhada, nasce a 

comunidade de discípulos missionários [...]” (CNBB, 2008, n. 51). 

 

O anúncio querigmático tem importância fundamental, mas é precedido de 

testemunho. Pelo testemunho se entra no processo de evangelização. Cristão qualificado pela 

vivência da fé será sujeito da evangelização e da promoção humana integral (cf. DAp 398). 

Quanto mais evangelizadora for uma comunidade, mais irá considerar as realidades da pessoa1 

em sua dignidade (discípulos ou não), comunidade (cristã ou não), sociedade (local, regional 

ou mundial). Isso precisa estar no processo da ação evangelizadora da paróquia. 

 

À luz do Documento de Aparecida, e com a contribuição das missões populares 

redentoristas, este capítulo apresenta a proposta de uma paróquia missionária. Para tanto, 

segue a hipótese de que a base de uma paróquia missionária se dá pela presença de pequenas 

                                                 
1 Pessoa, comunidade e sociedade são elementos apontados nas pistas de ação para a missão evangelizadora das 

Diretrizes Gerais de Ação Evangelizadora da Igreja no Brasil 2008-2010 (cf. DGAE 102).  



 127 

comunidades, discípulos missionários, setores e CEBs; elementos imprescindíveis para formar 

uma rede de comunidades e estipular a vivência missionária paroquial. 

 

 

 

5.1 A PARÓQUIA NO NOVO PANORAMA RELIGIOSO 
 

 

 Para responder de modo evangelizador a um mundo de muitas mudanças é preciso 

começar pela percepção da realidade, da qual depende as decisões e modelos a serem 

aplicados. A paróquia precisa observar, conhecer e situar-se no novo panorama religioso que, 

nos últimos tempos, tem sofrido profundas mudanças, a exemplo do que tem acontecido no 

mundo.  

 

5.1.1 A Mudança no Panorama Religioso 

 

No seio do projeto civilizacional moderno a revolução industrial provocou profundas 

mudanças, sobretudo na esfera social, econômica e política. O fenômeno da globalização 

transforma o âmbito econômico, político e cultural (cf. DAp 33). A absolutização do lucro e a 

competitividade têm anulado valores universais como: verdade, justiça, amor, dignidade e 

direitos humanos, inclusive dos que vivem à margem social (cf. DAp 61). Há grande impacto 

da sociedade pluralista na fé cristã católica, que enfraquece e relativiza a visão cristã pelo 

hedonismo, secularismo e indiferentismo2.  

 

Os grandes centros industriais aglomeram pessoas em busca de emprego e assinalam a 

modernização e secularização3. Valores e padrões relacionais humanos, sociais e espirituais 

consagrados são desestabilizados. 

 

                                                 
2 Palavras do papa Bento XVI em seu discurso inaugural, na Conferência de Aparecida em 2007. 
3
 Secularismo e secularização indicam uma teoria ou processo pelo qual coisas ou pessoas são atribuídas em 

relação ao reino do mundo. Secularização, em sua maior parte, é um termo utilizado para representar o confisco 

de bens da Igreja para fins “mundanos”. Isso já aconteceu várias vezes no decorrer da história e por várias 

razões. Ultimamente também é entendida como que elementos da vida humana deixam de ser determinados pela 

religião.  Em si, significa que a vida humana fica independente da religião. Quando a secularização é tomada 

como mola mestra de uma visão de mundo, aparece o termo secularismo, ou a secularização que se transformou 

em uma doutrina de salvação ou uma ideologia (cf. RAHNER, 1975, p.1554). 

 



 128 

Na Europa, a mensagem cristã deixa de fazer parte da vida do povo aumentando o 

numero de agnósticos. Há indiferentismo religioso e, os ensinamentos cristãos – amor, 

comunhão e dignidade –, correm o risco de serem apagados do coração humano. Com 

afirmação lenta e progressiva do secularismo, há o risco de se apagarem todos os vestígios do 

passado (cf. EEr 7). Perde-se o verdadeiro conceito de família e comunidade, fortalecendo o 

egocentrismo, fechando grupos em si mesmos, originando comportamentos racistas, 

indiferentismo ético, enfraquecimento da solidariedade e preocupação obsessiva pelos 

próprios interesses (cf. EEr  8). Há desinteresse pela vida de comunidade. A transcendência 

tornou-se algo imaginário e artificial. Negá-la é afirmar de modo radical a temporalidade. O 

risco é uma profunda falta de sentido, gerada pela crise existencial.  

 

A América Latina vive mudanças com grandes repercussões na pessoa, família, escola, 

religião e vida social. Os jovens vivem valores não reconhecidos pelos seus pais ou vice-

versa, acirrando a crise (cf. COMBLIN, 2007, p.  40;  41). A economia globalizante aumenta 

a crise, fazendo relações humanas afetivas interesseiras, sem respeito e sem compromisso, 

numa ótica de temporalidade, não de permanência (cf. DAp 46). O secularismo se instala e 

provoca nas novas gerações um sentimento agnóstico. 

 

No Brasil a crise também é real. Com o advento da produção, comércio e 

desenvolvimento tecnológico surgiram os grandes centros urbanos e com eles a urbanização. 

Para o Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística4 (IBGE), a população rural em 1940 era 

estimada em 69%, contra 31% da urbana. No ano 2000 a população rural baixou para 19% e a 

urbana subiu para 81%. Construídos para demandas capitalistas, os centros urbanos 

suscitaram grandes cidades, conglomerando diversas culturas, etnias e ambientes distintos em 

espaços muito próximos. Um pluralismo segregador, capaz de massificar e reduzir valores 

humanos ao menor denominador comum.   

 

Em seis décadas, a urbanização reformulou a sociedade em termos demográficos e de 

valores, mudando hábitos e pensamento, influenciando o social, político, econômico e 

religioso. As cidades ficaram complexas e desafiadoras. Há grande incidência de fome, 

competição, relações superficiais, marginalidade e problemas ambientais. O aglomerado 

desordenado de moradias agrega riscos de doenças, conflitos e epidemias, colocando a vida 

                                                 
4 Disponível em: <http://www.ibge.gov.br/seculoxx/arquivos_xls/populacao/2000/ populacao2000aeb_s2_003a 

_a_003b.xls>. Acesso em: 10 jun. 2010. 



 129 

em risco. Valores universais como amor, fraternidade e solidariedade permanecem, mas nem 

sempre tão importantes ou com conotação de fé. A comunitariedade e estabilidade, própria da 

população rural, deram lugar à instabilidade e perda dos laços comunitários, provocando uma 

sensível desordem e falta de sentido. “A desorganização social é tal que as pessoas vivem 

como indivíduos solitários, isolados, sem confiança nos outros, sem relação humana firme: às 

vezes, nem sequer entre esposos” (COMBLIN, 2007, p. 39). Há mudança no sentido de 

pertença da comunidade e as relações humanas tornam-se complexas (cf. DAp 41; 58). Busca-

se felicidade em vez de retidão, realização e satisfação pessoal, não comunitária.  

 

Tal situação se faz cada vez mais presente no campo religioso eclesial (cf. 

BALBINOT; BENINCÁ, 2009, p. 15). A religiosidade foge aos padrões hierarquizados e 

moldes doutrinais tradicionais. Por um lado há grande aspiração religiosa como necessidade 

de sentido à vida, buscando-se a fé que mais convém, desafiando o clero a não mais ter 

domínio sobre as manifestações religiosas, como aconteceu em mais de quinze séculos de 

cristandade (cf. COMBLIN, 2003, p. 13-18). 

 

A fé cristã enfrenta a descrença e a indiferença. Os que se declaram sem religião5 têm 

aumentado muito, especialmente “em torno das metrópoles ou cidades dormitórios e regiões 

metropolitanas” (ANTONIAZZI, 2006, p. 17). O alto índice de pobreza, a falta de estrutura 

familiar e a grande preocupação em trabalhar ininterruptamente para sobreviver, aumentam 

tal desinteresse. Nos grandes centros parece acontecer um desencanto pela religião por parte 

de muitos. Essa realidade social influencia a religiosidade e as dimensões cristãs. A 

concentração demográfica territorial urbana desestrutura o trabalho pastoral eclesial e apaga a 

herança religiosa dos que vem das áreas rurais (cf. LIBANIO, 1996, p. 22). A globalização, 

hegemonia do lucro e aumento da pobreza, tem questionado, desgastado e imposto mudanças 

na religiosidade e, em especial, a identidade católica, pela falta de uma formação cristã mais 

autêntica, que oriente a identidade do discipulado em sua participação na comunidade eclesial 

e na sociedade. Pode-se aludir que o futuro da Igreja e sua missão dependem da atitude que se 

toma diante da comunitariedade num ambiente de urbanização e mudanças. 

 

 

                                                 
5 “Sem religião [...] significa abandono das práticas religiosas e dos vínculos com as Igrejas. Trata-se, muitas 

vezes, de cidadãos para os quais a luta pela sobrevivência é tão imensa que não lhes permite manter vínculos 

comunitários” (ANTONIAZZI, 2006, p. 48).  



 130 

5.1.2 A Diversidade Religiosa 

 

A Modernidade marcou o descobrimento das culturas como conceito sócio-histórico, 

com isso, uma pluralidade delas. A partir do século XX descobre-se a religião como alma das 

culturas (cf. BRIGHENTI, 2004. p. 81). Acostumado a quase vinte séculos de hegemonia do 

cristianismo, ao se deparar com o pluralismo de culturas, o mundo vê surgir também o 

pluralismo religioso, tanto no plano quantitativo quanto na variedade das formas: tarô, 

horóscopo, cartomancia, psicologias religiosas, esoterismos, nova era, etc. Essas 

desconcertam as religiões institucionais, gerando uma crise da identidade religiosa, 

promovida pelo pensamento de não haver uma única religião verdadeira, mas várias (cf. 

BRIGHENTI, 2004, p. 90). Aparece o mercado religioso, onde se oferece e se procura 

produtos ou serviços religiosos segundo as necessidades e cresce o numero de pessoas mais 

preocupadas com o religioso que com o sagrado.  

 

O processo de colonização e desenvolvimento do Brasil, realizado pela ocupação do 

território e conversão dos indígenas, mais tarde, pela chegada dos escravos negros e 

imigrantes europeus, proporcionou a convivência de várias etnias e possibilitou certa 

diversidade de religiões praticadas no país. Até a década de 1970 o catolicismo era a maioria e 

quase monopolizava crenças e atitudes religiosas. “O Censo de 1980 registrou, pela primeira 

vez na história do Brasil, uma porcentagem de católicos inferior a 90%. Tal porcentagem 

diminuiu nos Censos seguintes, 83,3% em 1991 e 73,9% em 2000” (ANTONIAZZI, 2006, p. 

10). 

 

Sobretudo na ultimas décadas dos anos 80, notam-se expressões religiosas que levam 

multidões aos cultos em praças públicas e a presença de líderes religiosos com audiências 

grandiosas em programas de televisão. Tais observações mostram uma ampliação do campo 

religioso, destacando-se as religiões consideradas mágicas, flexíveis; capazes de conjugar 

práticas racionais com emocionais, enfatizando o sentir, o corpo e a musica. A esse panorama, 

somam-se as novas formas de relacionamento ou pertença com as instituições religiosas, que 

deixam de ser lugar legítimo para a vivência da religião. A religião deixou de ser uma 

vivencia comunitária herdada, passando a uma opção de escolha e de experimentação (cf. 

CARVALHO, 1994, p. 22). Busca-se experimentar o que mais satisfaz. 

 



 131 

Conforme o senso de 2000 é grande o fenômeno dos que se denominam sem religião, 

expressando uma religiosidade anônima com atributos diferentes do sentido do cristianismo. 

Tentam ocultar sua religiosidade em palavras como: cosmo, energia, luz, espírito, etc. A 

figura divina, próxima ao Deus do cristianismo, quase é utilizada com outro nome, 

fragilizando a proposta da teologia cristã. É possível dizer que a sociedade brasileira não está 

profundamente secularizada, mas a divindade ganhou novos nomes e rótulos, templos e 

sacerdotes ganharam novos lugares e novas roupas. 

 

Mudou também a noção de religião, que tanto pode ser tomada com espaço físico e 

jurídico definido, institucional, como um simples conjunto de atitudes que definem um modo 

de vida, de culto a si mesmo e se expressa comumente em: “eu faço a minha própria religião”. 

Nascem diversos tipos de religiosidade que levam o sagrado pelo lado da subjetividade e 

afetividade, aflorando mais crença do que religião. Crença pode orientar a conduta, mas não 

implica em pertença e dificulta a essência cristã que se desenvolve e se aprofunda na 

comunhão, no pertencer a uma comunidade.  

 

Não há uma crise religiosa no Brasil por falta de adeptos, mas uma mudança nas 

formas de definir a pertença institucional ou modos de ser religioso.  

 

5.1.3 A Atuação da Igreja Católica 

 

A Igreja continua sendo instituição respeitável e influenciadora na sociedade, mas 

desafiada em sua missão. Na América Latina e Caribe, por exemplo, tem apostado numa 

“Nova Evangelização que proclame sem equívocos o Evangelho da justiça” (SD 13). Novos 

rumos, intuições e sugestões marcam uma reflexão teológica aberta aos atuais desafios desta 

realidade para “promover uma nova ordem econômica, social e política” (SD 296). A 

exigência é que essa nova ordem se dê nas bases de uma “economia da solidariedade e da 

participação” (SD 201). A defesa da vida tem sido base das reflexões (SD 297). Também se 

tem falado sobre uma ação voltada para a educação das consciências (Med 14). Incentiva-se a 

multiplicação de pequenas comunidades para viver melhor a comunhão e enfrentar os 

desafios apresentados (Med 7). Inspira-se um profetismo evangélico (cf. Med 20), gerando 

espaço de apoio e expressão contra a violência.  

 



 132 

Percebe a urgência em criar um clima de comunhão, participação corresponsável e 

defesa da dignidade humana. Fala-se em Igreja servidora e missionária, com ministérios e 

carismas assumidos em comunidade (cf. DP 1283; 1303). Convida os jovens a exercerem sua 

missão na sociedade e na Igreja, especialmente em espaços mais carentes (cf. DP 1199).  

 

Reconhece que há uma crise cultural e que o evangelho precisa iluminar, infundir 

esperança e inspirar soluções adequadas a tais problemas (cf. DAp 333). Tenta responder 

assinalando a necessidade de uma ação evangelizadora que tenha novas atitudes e nova 

mentalidade eclesial. Chama todos a serem discípulos e missionários de Jesus para iluminar 

os desafios e exigências que se propagam na sociedade pela difusão de uma contracultura 

cristã (cf. DAp 10). Lembra a necessidade do profetismo eclesial e a não intimidação frente 

aos que trazem confusão, perigos e dissimulam ideologias irresponsáveis. Incita a formar 

discípulos missionários leigos para renovarem e revitalizarem a novidade do evangelho, sendo 

protagonistas de uma vida nova (cf. DAp 11). Reconhece que a ação missionária precisa 

recomeçar da fé em Cristo, não ser reduzida a conhecimento, proibições, devoções 

fragmentadas, sacramentalismos, moralismos e doutrinação que não convertem (cf. DAp 12). 

Pede aos missionários profetismo, consciência ecumênica e inter-religiosa, ação inculturada. 

Chama todos os cristãos a serem bons cidadãos e inserirem-se na vida pública, na sociedade 

como um todo, para além do espaço eclesial e incidir na esfera nacional e internacional.  

 

A maneira como a Igreja enfrenta ou enfrentará essa situação não se dá em respostas 

prontas e pré-determinadas, é preciso lucidez e consciência para se buscar as respostas na 

realidade e em cada época. A mensagem do Cristo, que é sempre Boa Nova, nunca muda, mas 

sempre será luz renovadora e atualizada. Viver a partir dele, que é o essencial, mostra que as 

respostas a esses problemas estão no deixar-se iluminar pela sua luz. 

 

 

5.2 PARÓQUIA MISSIONÁRIA E MUDANÇA DE MENTALIDADE 

 

 

As transformações sociais, culturais e religiosas trazem novos desafios à missão de 

construir o Reino de Deus. Nasce a necessidade de renovação eclesial que envolve reformas 

espirituais, pastorais e também institucionais (cf. DAp 367). A Igreja é um organismo 

universal e muitas mudanças são de competência da sua universalidade, mas, é razoável 



 133 

postular uma reestruturação na paróquia, para que esta seja missionária e a partir dela toda a 

Igreja, como propõe Aparecida (cf. DAp 304-313).  

 

A paróquia, como célula viva da Igreja (cf. DAp 304), sofre com as incoerências, 

estruturas, discursos e atitudes não proféticas. Seu território, envolto por uma pluralidade de 

fiéis, congrega pequena minoria de fé compromissada e apostólica; outros, participantes de 

missa dominical; os esporádicos, que buscam sacramentos, e os afastados de fato. Por ela, o 

evangelho tem atingido poucos e quase sempre os mesmos. Há falta de coragem, de 

entusiasmo, de crítica, de mística e de ousadia. A maioria das paróquias se contenta com a 

manutenção do que existe; a minoria busca inovação nem sempre acertada. Há uma crise 

estrutural necessitada de urgente e adequada renovação que pode afetar radicalmente as 

atitudes e formas de trabalho paroquial. 

 

5.2.1 Conversão Pastoral 

 

Atuar num contexto de pensamento diverso, envolto pela pluralidade religiosa, 

construção de subculturas, agilidade na comunicação, avanços tecnológicos, aceleração do 

ritmo de vida, consciência de autonomia, liberdade em diversos âmbitos e mobilidade 

territorial constante, impõe mudanças estruturais nas instituições e revisão profunda do pensar 

e agir teológico-pastoral (cf. COMBLIN, 2007, p. 37). Inserida nesse contexto, a paróquia 

vive perplexa e enfrenta a perda da credibilidade e certa indiferença; desafios, mas não 

decreto de sua morte. Seu passado mostra que sofreu várias adaptações; o presente indica que 

necessita mudar, o futuro dependerá da reestruturação que fizer.  

 

“Já não podemos continuar sendo os mesmos num mundo que não é mais o mesmo”. 

(BRIGHENTI, 2004, p. 12). A reestruturação começa pela conversão. O convite à conversão 

pastoral vem da própria realidade que mudou. O principal eixo dessa mudança estrutural 

passa pelo modo como ela é concebida. Teoricamente, a cristandade passou, mas, o modelo 

medieval – mantido pela doutrinação, autoridade clerical e fechamento eclesial – continua 

enraizado na maioria das paróquias, dificultando sua aproximação com o mundo. Essa 

mentalidade agrava a crise, pois inibe respostas às perguntas e anseios do mundo atual. Num 

mundo que perdeu a necessidade de legitimação religiosa, regido por rápidas e constantes 

mudanças é inconcebível uma mentalidade eclesial doutrinária, fechada, autoritária e 



 134 

uniforme. Não será missionária a paróquia que ficar confinada na sacristia, fingindo que a 

realidade é a mesma do passado e indiferente às mudanças e novos fenômenos sociais. 

 

5.2.1.1 De “Guetos Paroquiais” a Paróquias de Comunhão 

 

“O fundamento dessa comunhão eclesial é a comunhão de todos na Trindade” (CNBB, 

2009, n. 49). O “gueto paroquial” é o fechamento em si no modelo de Igreja sem comunhão, 

lugar de marasmo missionário, descompromissado com a pastoral orgânica; há desinteresse 

em atender as novas periferias que surgem e em participar de eventos fora do seu âmbito 

territorial. Um espaço nulo de relacionamento ad extra e sem crescimento interior. Finge-se 

acreditar que nada mais existe além dele, anulando o sentido de pertença comunitária.   

 

O papa João Paulo II assinalou a união de missão e comunhão: “a comunhão e a 

missão estão profundamente unidas entre si [...]. A comunhão é missionária e a missão é para 

a comunhão” (ChL 32). Uma comunidade se reúne a partir e por causa da fé. Desse modo, ter 

fé já pressupõe “ser comunhão”, pois, se temos comunhão com Deus, certamente teremos 

comunhão com os outros (cf. BOOF, 1977, p. 36). Toda comunidade cristã crê em Jesus, 

devendo ser comunhão com as outras comunidades que também creem. A consciência dessa 

comunhão ajuda a superar a mentalidade fragmentária e possibilita o sentido de pertença 

numa comunidade. Para manter a comunhão é necessário que essa fé seja vivida em 

comunidades menores, de “tamanho humano”, para não serem absorvidas pela 

institucionalidade (cf. BOFF, 1977, p. 16). A comunhão eclesial precisa ser praticada para si 

mesma, em suas comunidades, depois para além de si mesma, em todas as dimensões. 

 

Se desejamos pequenas comunidades vivas e dinâmicas, é necessário despertar nelas uma 

espiritualidade sólida, baseada na Palavra de Deus, que as mantenham em plena comunhão de 

vida e ideais com a Igreja local e, em particular, com a comunidade paroquial. Por outro lado, 

conforme há anos estamos propondo na América Latina, a paróquia chegará a ser “comunidade 

de comunidades” (DAp 309). 

 

A comunidade cristã se dá na história; nasce da comunhão de pessoas que comungam 

da mesma fé, e unidas se comprometem com o Reino de Deus para ser testemunho no mundo. 

As primeiras comunidades cristãs buscaram novas formas de evangelizar nas culturas e 

circunstâncias, tornando-se modelo de vivência comunitária (cf. DAp 369). Causavam 

impacto positivo pelo modo que viviam: “Necessitamos que cada comunidade cristã se 

transforme num poderoso centro de irradiação da vida em Cristo” (DAp 362). 



 135 

 

É importante viver a experiência das pequenas comunidades eclesiais na paróquia, 

numa experiência de fé comprometida e de responsabilidade pela justiça e ética (cf. 

BRIGHENTI, 2007, p. 16). As pequenas comunidades não podem ser projetadas em 

escritórios ou sacristias paroquiais, mas suscitadas pelo ardor missionário dos discípulos de 

Jesus que buscam ligar o evangelho à realidade concreta da vida. Precisam ser construídas a 

partir de um processo de caminhada conjunta e por pessoas que buscam uma vivência 

comunitária e missionária exclusivamente pautada na proposta de Jesus. Nelas, “temos um 

meio privilegiado para [...] que os batizados vivam como autênticos discípulos e missionários 

de Cristo” (DAp 307). São necessárias na situação secularizada, urbana e hostil (cf. DAp 308). 

De modo simples e permanente, chegam melhor aos afastados, indiferentes, desanimados e 

ressentidos em relação à Igreja (cf. DAp 310). Expressam uma eclesiologia de “Igreja povo de 

Deus em comunidade”. 

 

A paróquia pode ser transformada e reestruturada a partir das pequenas comunidades 

que a norteiam (cf. BOOF, 1977, p. 16). A conversão pastoral e a reestruturação paroquial 

passam necessariamente pelo processo de vivência em comunhão dos discípulos missionários 

em pequenas comunidades. Mudança penosa e causticante; o bom resultado dependerá da 

coragem em assumir o processo, ter coragem de viver a conversão e correr os riscos que 

aparecerem. 

 

5.2.1.2 A Burocracia Atrapalha a Missionariedade 

 

“Uma paróquia, comunidade de discípulos missionários, requer organismos que 

superem qualquer tipo de burocracia” (DAp 203). Comunidade de fé não condiz com 

burocracias. A finalidade de qualquer burocracia é “sobreviver, crescer, garantir seu futuro e 

aumentar seu poder. A burocracia tem sua finalidade em si mesma. O que acontece lá fora, no 

mundo, no meio dos homens e das mulheres, não importa muito” (COMBLIN, 2007, p. 46). 

Burocracia vive da preocupação com a dimensão administrativa, onde ela existe a pastoral de 

conjunto inexiste. Ela anula pessoas e eleva a estrutura. Na maioria das paróquias do Brasil a 

pastoral se desenvolve a partir de uma Igreja burocratizada (cf. COMBLIN, 2007, p. 46). 

Igreja burocrática é instituição funcional baseada em templo, não em comunidade de fé. Por 

ela se mantém comodamente as estruturas sem preocupação missionária.  

 



 136 

Evangelizar envolve viver a experiência de Deus na comunidade, não simplesmente 

administrá-la. Restringir-se à simples administração, numa mentalidade baseada em vida 

cultual e sacramental, centrada em reunião com poucas reflexões pastorais converge para uma 

mentalidade “engessada”, marcada pela rotina pastoral de conservação e manutenção. Vive-se 

atitude não profética, pouco comunitária e missionariamente pobre. Nos grandes centros 

urbanos essa fragilidade tem sido companheira da paróquia, provocando a falta de abertura, de 

conhecimento da realidade e tem dificultado a evangelização. 

 

A função burocrática elimina a possibilidade de comunhão e iguala a Igreja a outras 

instituições seculares, inclusive públicas, afastando-a da possibilidade de ser uma presença 

testemunhal nessas instituições. Urbanização é um desafio para a paróquia burocratizada, que  

se compromete com a administração e deixa de atuar pela ação evangelizadora. Não cumprir a 

função evangelizadora é deixar de ser instrumento do Reino. Deixar a mediocridade e a 

ineficiência burocrática exige mudar a mentalidade, adotando “novas atitudes, aceitação de 

novos métodos e estruturas, implica mudanças de paradigma” (FUENTES, 2008, p. 94). 

 

5.2.1.3 Do Clericalismo aos Ministérios e à Missionariedade 

 

Poder concentrado no pároco abafa a atuação de leigos e o surgimento de novos 

carismas. Párocos “infalíveis” e autoritários alimentam a defasagem missionária de uma 

comunidade. A paróquia torna-se o rosto dele. Impor verdades e sobressaltar a autoridade é 

negar a comunitariedade. Tal atitude leva à “Pastoral sem Alma”: “carente de uma reflexão 

adequada que dê sustento teológico e orientação evangélica ao que se realiza e, sobretudo, 

vazia de uma mística que lhe injete vida e dinamismo” (FUENTES, 2008, p. 24). 

 

Na linha do clericalismo, o pároco exerce poder e torna-se mais administrador que 

pastor. Deixar de ser clericalista não significa deixar de ser pastor. A comunitariedade e a 

missionariedade ficam comprometidas por falta de mudança e diálogo com o mundo. Alguns 

párocos dão passos, mas a maioria fica atrelada ao poder e às necessidades paroquiais 

rotineiras. “O trabalho pastoral de rotina se torna tão pesado, que impede o pároco de cuidar 

das novas exigências do seu público potencial” (ANTONIAZZI, 2006, p. 28). Por não 

suportar o peso do trabalho e do poder que reúne para si, recusa toda novidade pastoral. “A 

primeira exigência é que o pároco seja um autêntico discípulo de Jesus Cristo, porque só um 

presbítero enamorado do Senhor pode renovar uma paróquia” (DAp 201). 



 137 

 

Partilhar responsabilidades eclesiais com os leigos é saudável e abre os campos 

missionários da paróquia: “Requer-se que todos os leigos se sintam corresponsáveis na 

formação dos discípulos e na missão” (DAp 202). Estes precisam evangelizar e testemunhar, 

segundo as necessidades locais, assumindo ministérios e responsabilidades (cf. DAp 211). 

Assumir a comunhão exige superar o clericalismo, multiplicando discípulos e ministérios, 

abrindo-se para a evangelização: “Uma paróquia renovada multiplica as pessoas que realizam 

serviços e acrescenta os ministérios” (DAp 202). Uma comunidade missionária e 

evangelizadora motiva as relações entre iguais, supera as relações desiguais, testemunha a 

comunitariedade e ultrapassa a idéia de uma evangelização tradicional. 

 

Conversão pastoral implica “passar de uma Igreja clerical, onde o clero é protagonista 

da missão, para uma Igreja na qual os leigos sejam protagonistas na nova evangelização, 

como já propôs Santo Domingo” (CODINA, 2010, p. 243). Quanto menos clericalista mais 

partilha, reflexão, responsabilidade, competência, criatividade, maleabilidade, experiências de 

fé e missionariedade.  

 

5.2.1.4 Do Paroquialismo a um Novo Modo de Ser Igreja 

 

O paroquialismo tende a limitar interesses, atividades, pensamentos e opiniões a uma 

esfera puramente local, sem atenção a fatores externos ou mais amplos. É a ideia de que o 

próprio sistema, valores, costumes e tradições são melhores e dispensam os outros. Resulta 

num sistema paroquial nulo de presença pública, profetismo, opção pelos pobres, 

inculturação, diálogo inter-religioso ou ecumênico, pastoral social ou ministérios ad extra ou 

extraeclesiais, que evangelizam nos meios de comunicação, direitos humanos, serviços 

públicos, meios políticos e em todos os setores possíveis da sociedade. A Palavra precisa ser 

anunciada onde houver oportunidade e com profetismo, indiferente se está ou não no território 

da Igreja Local ou fora dele. “Embora, para Aparecida, a missão tenha uma primeira instância 

intraeclesial, o horizonte ultimo da missão não pode ser eclesiocêntrico, mas deve ser o 

projeto do Reino de Deus” (CODINA, 2010, p. 242). O anúncio precisa ser feito em qualquer 

lugar, contexto ou tempo. É necessário um novo anuncio do querigma a todos, mesmo aos 

batizados, pois encontra-se muitos batizados que não são evangelizados, inserindo os que 

foram evangelizados novamente na comunidade eclesial, sem a qual a fé não pode durar (cf. 

CODINA, 2010, p. 240). 



 138 

 

Pensar em pequenas comunidades integradas numa pastoral ampla de Igreja Local e de 

cidade, não somente da paróquia, é caminho para vencer o paroquialismo. Não adianta 

determinar que ela seja missionária se estruturalmente continuar organizada em função do seu 

próprio crescimento. Deus nunca quis que seu povo fosse um gueto, grupo fechado, isolado. 

Nem o culto pode ficar restrito aos templos. Novos espaços implicam novos discípulos.  

 

Ultrapassar o paroquialismo é elemento necessário na conversão pastoral, realizando 

de modo progressivo um novo modo de ser Igreja, como instrumento do Reino de Deus, 

nascida da fé do povo e em prol desse povo. 

 

5.2.1.5 Do Descompasso entre Fé e Vida para o Testemunho Comunitário 

 

A missão começa pelo testemunho de vida e comunhão. O mundo necessita de sinal, 

testemunho, ponto de referência. Cristão erra quando pede ao mundo repensar paradigmas, 

mas ele próprio não o faz.  

 

Muitas paróquias não são comunidades de fé, mas freguesias, onde se “buscam 

sacramentos, bênçãos, encomendações” (STRAGLIOTTO, 1997, p. 252). Como comunidade, 

a paróquia, em sua atitude uniforme, estática e muitas vezes fechada, se torna sinal de 

contratestemunho para um mundo plural e de mudanças constantes. Vida comunitária é 

essencial à vivência cristã. Testemunhar a caridade fraterna será o primeiro e principal 

anúncio da comunidade de Jesus (cf. DAp 138). A falta de testemunho gera descompasso 

entre fé e vida e agrava o conflito entre o que o mundo pede ao cristão e o que ele oferece. 

Para ser uma comunidade de fé a paróquia precisa tornar-se sinal para o mundo. Mais do que 

espaço de culto, precisa ser comunidade de discípulos de Cristo (cf. DAp 201). 

 

O mundo atual transcorre em muitos tipos de ambiente, não só ao redor da Igreja. Em 

nossa atualidade, há tendência paroquial em centralizar a ação pastoral na matriz, perdendo a 

unidade comunitária entre as comunidades, obstruindo a irradiação missionária, depreciando a 

comunhão. Centralização prejudica a consciência de um compromisso maior com a pastoral 

orgânica e o atendimento às novas periferias que surgem. Perde-se a característica que cada 

comunidade tem. O fechamento paroquial indica uma visão limitada da realidade. A paróquia 

não é somente os fiéis que a freqüentam, mas também os sem fé, sem teto, afastados, escolas, 



 139 

supermercados, condomínios, creches, fábricas, pontos de ônibus, hospitais e igrejas de outras 

denominações. É todo um conglomerado e nela “se encontra uma imensa variedade de 

situações” (DAp 304). Tudo que a rodeia faz parte dela, mesmo que esse “tudo” não saiba 

disso. 

 

Conversão pastoral exige prioridade ao testemunho comunitário, sendo sinal e 

referencia, contrapondo uma sociedade fragmentada e individualista. A presença de Jesus se 

concretiza na comunidade de vida e fé, onde se experimenta a força do testemunho, na luta 

pela justiça, paz e bem comum (cf. DAp 256).  

 

5.2.2 Formação de Discípulos Missionários 

 

Uma autêntica comunidade eclesial assume seu papel de formadora de discípulos em 

todos os seus estratos (cf. DAp 338). A formação visa a missão, por isso precisa estar 

orientada para uma espiritualidade missionária (cf. LIBANIO, 2008, p. 31). Mas, para ter 

discípulos é preciso fazer discípulos. A formação do discípulo missionário obedece a um 

processo integral que tem como principal objetivo ajudar os membros da Igreja a se 

encontrarem sempre com Cristo, reconhecendo, acolhendo, interiorizando e desenvolvendo 

valores que constituem a própria identidade e missão cristã no mundo (cf. DAp 279).  

 

5.2.2.1 Estreita Visão de Discipulado: Desafio a Ser Vencido na Paróquia 

 

A estreita visão sobre o discipulado compromete a missão na paróquia. O mandato de 

Jesus para fazer discípulos sempre foi claro (cf. Mt 28, 20). As comunidades cristãs primitivas 

viviam e sobreviviam a partir do discipulado, elemento constitutivo de uma comunidade 

cristã. Pelo discipulado e sua vivência na comunidade se amadurece o amor e o seguimento a 

Jesus; aprofunda-se no mistério de sua pessoa, seu exemplo e doutrina (cf. DAp 278). A Igreja 

atual sofre por ter se esquecido de fazer discípulos de Jesus.  

 

A paróquia é espaço de missão e de formação do discipulado (cf. DAp 304-306). 

Desde o século IV, com a virada constantiniana e a perda do catecumenato6 – escola do 

discipulado −, a Igreja, unida ao Estado, ganhou status imperial, hierárquico e elitizado, 

                                                 
6 Cf. item 2.3.3.2 desta dissertação. 



 140 

esquecendo-se do discipulado como chave de vivência cristã. Sem isso a paróquia agrega 

termos administrativos e seculares como coordenação e liderança, que são suscitadas, mas 

nem sempre são discípulos verdadeiros de Jesus, na maioria das vezes são discípulos do 

pároco. Fazer cristãos sem evangelizar é agir numa mentalidade de cristandade. Com 

capacitação de algumas horas e poucas teorias, formam-se muitos líderes. Discipulado exige 

tempo, paciência, fé, testemunho e vivência comunitária. A missão cristã exige que todo povo 

de Deus seja discípulo: bispos, padres, ministros, catequistas, catequizandos, pastorais, etc. 

Bispos e presbíteros precisam ser os primeiros a testemunhar o discipulado de Jesus na Igreja 

Local. Quanto mais discípulos menos clericalismo, burocracia e mais comunidade 

missionária.  

 

Discípulo ajuda outros a se aproximarem do discipulado, tornando-se missionário. 

Missionário não deixa de ser discípulo. Ser discípulo não é tarefa fácil, Jesus sempre avisa da 

cruz a ser carregada. Discípulo cai, levanta, chora, questiona, se oferece para o trabalho e vive 

“teimando” em aprender. Seu caminho está entre aprender e praticar; seu desafio é a coerência 

entre discursos e prática. O olhar profético do discípulo identifica a necessidade da missão, 

com ações transformadoras e consciência comunitária. Discipulado é semente e fruto de uma 

paróquia missionária. 

 

5.2.2.2 A Paróquia Como Lugar de Formação do Discipulado 

 

Segundo Aparecida, a Igreja não tem respondido aos anseios de muitas pessoas por 

razões vivenciais, pastorais e metodológicas (cf. DAp 225). Por isso, sugere um caminho de 

catequese inicial e permanente, onde o católico é convocado a sair do seu lugar, formar-se e 

ser missionário. Tal sugestão se dá num itinerário formativo para o discipulado de quatro 

etapas (cf. DAp 226): a experiência religiosa, que acontece pelo anúncio querigmático e 

testemunho dos missionários, levando à conversão pessoal e ao verdadeiro encontro com 

Jesus; a vivência comunitária, que pelo acolhimento e inclusão produz o sentido de pertença, 

provoca a corresponsabilidade e o compromisso com a Igreja; a formação bíblico-doutrinal, 

que é ferramenta necessária ao crescimento pessoal, espiritual e comunitário, pois leva a 

conhecer a Palavra de Deus e os conteúdos da fé; o compromisso missionário de toda a 

comunidade, que motiva sair ao encontro dos afastados, reencantando-os com a Igreja, 

convidando-os novamente a se envolverem com ela. 

 



 141 

Os lugares dessa formação são a família, paróquia, pequenas comunidades, 

movimentos eclesiais, novas comunidades, seminários e casas de formação religiosa, 

educação católica: centros educacionais, universidades e centros superiores católicos. Desses 

espaços, a paróquia sobressai (cf. DAp 170). Formar discípulos já é missão na comunidade. 

Só há discípulos missionários quando há comunidade; só há comunidade com discípulos. A 

falta de comunitariedade gera falta de discípulos. Ninguém pode ser profeta, sem antes viver e 

testemunhar aquilo a profetizar.  

 

O discípulo é atraído pelo testemunho de alguém, mas precisa fazer profunda 

experiência com Jesus: rezar, andar, aprender e falar a partir do mestre na comunidade. Antes, 

dono de sua própria vida, autor de seus projetos pessoais; depois, aprendiz na comunidade. O 

princípio é a vivência relacional. Jesus priorizou o ensino do seu discipulado no 

relacionamento pessoal, vivência comunitária, na pessoa em si, nunca num processo 

acadêmico ou intelectual. Todos podem ser discípulos, basta querer conviver na comunidade 

com Jesus.  

 

Participar das missas no templo em momentos ocasionais como domingos e festas, ou 

visitas esporádicas às famílias da paróquia, numa espécie de arrastão missionário, traz mais 

pessoas para a paróquia, mas não é suficiente para ter discípulos missionários atentos ao 

mundo e à profundidade da fé. As pessoas vêm, mas com facilidade vão embora, sem ao 

menos deixar vestígios. Tais medidas são reparadoras, não reestruturadoras. 

 

O princípio de formação do discípulo de Jesus não era a transmissão de teorias sobre a 

vida de comunidade ou fé, mas a vivência relacional. Estar com Jesus era parte da missão dos 

discípulos. Jesus ensina na base da convivência pessoal. Seu estilo e modo de vida 

impregnava a vida dos discípulos e das pessoas. Tudo ao seu respeito era testificado e 

provado por eles. Não é conhecimento intelectual, mas seu estilo de vida que marcavam os 

discípulos. Na explicação das parábolas, e na experiência da transfiguração, revela aos 

discípulos uma intimidade não declarada às multidões. Um trabalho de formação 

eminentemente pessoal, mas num contexto de comunidade. 

 

O acento sobre a humanidade de Jesus, sua vida junto ao povo, aos pobres e aos 

doentes, tem maior força de atração e de conversão num contexto onde vivem os cristãos: 

“Em sua realidade social concreta, o discípulo tem a experiência do encontro com Jesus Cristo 



 142 

vivo, amadurece sua vocação cristã, descobre a riqueza e a graça de ser missionário e anuncia 

a palavra com alegria” (DAp 167).  

 

A formação do discípulo missionário exige profunda experiência religiosa comunitária 

com Jesus. Ser discípulo exige contemplação; missionariedade exige dinâmica; discipulado 

exige os dois. A paróquia, para ser lugar de formação de discípulos, precisa oferecer 

proximidade com a pessoa de Jesus. Passo decisivo na formação do discipulado é 

proporcionar experiências de comunidade de fé e vida, num processo de conversão 

permanente. 

 

 

5.3 MISSÕES POPULARES REDENTORISTAS E A PARÓQUIA MISSIONÁRIA 

 

  

Nos itens anteriores se disse que para viver sua missionariedade a paróquia precisa 

converter-se pastoralmente, ser “comunidade de comunidades”, valorizar o testemunho, a 

comunhão, os ministérios e a formação de discípulos missionários. Elementos que apontam à 

mudança de mentalidade e de estrutura. 

 

O terceiro capítulo mostrou que a proposta principal das Missões Populares 

Redentoristas é conduzir a paróquia a uma experiência missionária a partir do anúncio 

querigmático e altamente baseado na evangelização pela mística comunitária. Essa dinâmica 

exige viver o processo de setorização paroquial, como aponta Aparecida. Por isso, tem 

condições de ajudar a paróquia a ser missionária num processo que, bem explorado – no 

anúncio, preparo e formação –, pode contribuir imensamente para a vivência da 

missionariedade paroquial. Mas, como foi visto, para contribuir melhor com essa 

missionariedade paroquial, não pode ser um trabalho especialmente voltado para as massas, 

como sempre fez; precisa reconsiderar as novas dimensões religiosas, culturais e sociais que 

surgiram e evangelizar a paróquia toda para que atue desde si para o mundo.  

 

5.3.1 Importância do Testemunho Missionário dos Redentoristas 

  

A primeira grande contribuição das Missões Populares Redentoristas é despertar a 

missionariedade nos agentes pastorais a partir do discipulado. O testemunho missionário dos 



 143 

redentoristas precisa ser muito acirrado, pois, olhando e sentindo a missionariedade a partir de 

alguém, os agentes pastorais sentem-se atraídos e almejam viver o mesmo. Somente assim 

acontece a renovação das “estruturas caducas”. O testemunho desperta para a missionariedade 

e a mentalidade missionária depende desse despertar. Segundo suas Constituições, os 

redentoristas, pela paciência, prudência e confiança têm por essência testemunhar o Cristo e, na 

medida do possível, se fazer próximos de cada pessoa. Isso se dá no testemunho de vida, de 

oração, comunitariedade e proximidade com os outros, em qualquer modalidade (cf. CSSR, 2004, 

n. 9).  

 

Experimentando o testemunho, os agentes pastorais buscam vivê-lo. O testemunho é 

ação contagiante de Deus naqueles que lhe são dóceis. Deus não age sem liberdade. Deixar-se 

conduzir por Deus pressupõe consonância com o desejo de viver a missão. O testemunho 

atrai; é mola mestra no processo. Por ele, a pessoa sentirá o chamado a viver a missão. É o 

primeiro meio de evangelização (cf. EN 26; 41), o fio condutor de um processo que culmina 

na maturidade do discípulo de Jesus. O testemunho possibilita uma iniciação comunitária 

eclesial madura pela atração. A Igreja precisa tê-lo presente em todas as suas ações. Uma 

evangelização querigmática não se preocupa primeiramente em propor doutrinas e teologias, 

sim em anunciar a pessoa e o projeto de Jesus pelo testemunho. O que leva uma pessoa a ser 

cristã não são ideias, mas o encontro com uma pessoa e seu projeto (cf. DAp 145). É o 

primeiro passo para desencadear um itinerário de discipulado, que desemboca na missão. 

 

“A evangelização também acontece por contágio, de coração a coração, de pessoas a 

pessoa, de grupo a grupo” (CNBB, 2007, p. 85). Testemunho missionário é intermediário 

entre a experiência religiosa e missão do discípulo, provoca interrogantes no interlocutor, 

abrindo caminho para a Palavra ser resposta a uma busca sem restrição e produz aceitação da 

missão (cf. EN 21) despertando o desejo de ser assim também. A fonte desse testemunho é a 

Santíssima Trindade, que faz acontecer a evangelização na participação da comunhão 

trinitária (cf. DAp 157; 347). 

 

As missões populares não podem somente acender o fogo missionário, mas deixar a 

paróquia em permanente aquecimento missionário. É no constante diálogo com os agentes 

missionários, com o pároco e os conselhos paroquiais, pelo menos por um tempo, que o 

aquecimento permanece. Mostrar-se preocupado com o andamento da missão já é testemunho. 

Sem diálogo, autoritarismo, decisões isoladas e abandono do povo por parte dos redentoristas, 



 144 

o testemunho missionário arrefece e a missionariedade fica comprometida. Uma paróquia 

missionária não pode provocar sobrecarga de trabalho para o pároco, mas situá-lo em torno da 

evangelização conjunta e comunitária. O pároco, inspirado pela missão, precisa ser 

testemunho de caridade, de discípulo e de missionário, não pode ser o delegador de funções, 

mas motivador, pois, da motivação primeira surge a motivação permanente. Do anúncio 

primeiro, surge o anuncio permanente.  

 

5.3.2 A Missionariedade pelo Anúncio Querigmático 

 

A conversão é a resposta inicial de quem ouviu falar com admiração sobre Jesus, crê 

nele e decide segui-lo. Ela exige mudar a forma de pensar e de viver, aceitando as 

consequências disso. Na base dessa dimensão está o anúncio querigmático, que contagia as 

pessoas e as leva a escutar Jesus, tomando-o como salvador e redentor e que tem um projeto 

específico – o Reino de Deus – capaz de dar sentido à vida (cf. DAp 279). 

 

A raiz grega da palavra querigma é κήρυγμα, que significa Kerix ou mensageiro que 

traz noticias boas para todos. Tanto a pessoa quanto a mensagem eram tomados no mesmo 

conceito. Por isso, os escritores do Novo Testamento passaram a utilizar tal conceito como 

anúncio do evangelho, da Boa Nova de Jesus. Desse modo, querigma se torna o anuncio feito 

pela proclamação da Palavra e pelo testemunho daquele que anuncia (cf. RAHNER, 1975, p. 

797). É o anúncio claro e explícito de Jesus e da sua Boa Nova, o Reino de Deus: “Não haverá 

nunca evangelização verdadeira se o nome, a doutrina, a vida, as promessas, o reino, o 

mistério de Jesus de Nazaré, Filho de Deus, não forem anunciados” (EN 22). 

 

Querigma é sempre a expressão da Palavra de Jesus, que é origem, meio e objeto do 

anúncio e que constitui a Igreja como comunhão dos que ouvem e seguem a Palavra expressa 

por Jesus, que afirma que quem escuta ou rejeita aquele que anuncia, rejeita a ele próprio (cf. 

Lc 10, 16). Assim, o que prega em nome de Jesus é também sujeito, meio e objeto do 

querigma, num ato livre de Deus e do ser humano que se intercalam, gerando a dialética de 

mediação entre o histórico e meta-histórico (cf. RAHNER, 1975, p. 798). É histórico porque 

está envolvido e submetido às concepções da história; meta-histórico porque anuncia a 

salvação, revelada por Deus em Jesus: “O anúncio tem a prioridade permanente, na missão: 

[...] uma proclamação clara de que, em Jesus Cristo [...] a salvação é oferecida a cada homem, 

como dom de graça e de misericórdia do próprio Deus” (RM 44). 



 145 

 

A Missão Popular Redentorista precisa viver o anúncio do querigma de modo 

profundo e em todas as situações. O Documento de Aparecida fala que querigma não é 

somente uma etapa na formação do discípulo, sim o fio condutor desse processo. É por ele 

que acontece a possibilidade de uma iniciação cristã verdadeira, por isso, sua necessidade em 

estar presente na ação missionária da Igreja (cf. DAp 278). Por vários séculos a pregação da 

Igreja não se baseou no núcleo da fé em Jesus nem em sua mensagem sobre o Reino; mas 

buscou pregar insistentemente a si mesma, a doutrina e a moral. No clima de cristandade, a 

primeira adesão a Jesus Cristo era suposta, pois acreditava que o contexto social já levava à 

prática cristã. Havia pouca preocupação missionária. Os esforços se concentravam mais em 

uma forma pastoral de conservação e manutenção dos valores religiosos oficialmente 

proclamados na sociedade e não propriamente em promover a evangelização. Com a 

Modernidade se acirrou o processo de mudanças no mundo, que transformaram os 

referenciais e padrões histórico e culturais. Por isso, atualmente urge viver com mais ardor o 

querigma, saindo de uma visão de Igreja de resultados, que gira em torno de si mesma e sem 

preocupação com o Reino. Precisa-se estar consciente que nem todos são cristãos e que mais 

do que nunca se faz necessário viver a missão a partir e em permanente anuncio querigmático: 

“Sentimos a urgência de desenvolver em nossas comunidades um processo de iniciação na 

vida cristã que comece pelo querigma [...] que conduza a um encontro pessoal, cada vez 

maior com Jesus...” (DAp 289). 

 

Quem faz o anúncio querigmático comunica a própria experiência que tem com Jesus, 

posiciona-se como pessoa de fé numa sociedade que duvida, questiona e põe à prova as 

convicções do cristão. Não se trata só de falar a verdade de fé, mas de apresentar um estilo de 

vida, uma postura, um modo de ser no mundo, que demonstra no que se crê, se celebra e 

como se estabelece relações com o próximo, num modo de interagir entre a vida e a 

mensagem anunciada. Só se empolga o ouvinte com a mensagem que transparece vida. A 

vibração e convicção interior são fundamentais. Antes de ser uma obrigação ou apenas o 

cumprimento de alguns preceitos ou mandamentos, viver a fé cristã é sentir‑se amado pelo 

Pai, salvo em Jesus e fortalecido no Espírito Santo. A dificuldade da fé em Deus não se trata 

simplesmente de considerar “verdadeira” uma afirmação teológica, mas sim de entrar nesse 

relacionamento pessoal com Deus, o qual exige uma mudança fundamental de perspectiva e 

de impostação da vida. 

 



 146 

A paróquia, como comunidade cristã e “porção do povo de Deus”, precisa ser o lugar 

onde se assegure e aconteça de modo permanente o anúncio do querigma, tendo como tarefas 

irrenunciáveis: iniciar na vida cristã todos os batizados que não estão suficientemente 

evangelizados; ajudar as crianças no processo de evangelização; iniciar os que chegam 

atraídos pelo querigma e desejam abraçar a fé (cf. DAp 293). Catequese e querigma são ações 

interdependentes, mas diferentes. Não se pode ficar somente com a evangelização 

querigmática, nem somente com a catequese. Também não se pode dividi-las nem separá-las, 

uma pressupõe a outra. O anúncio querigmático leva à catequese, que só se dá 

verdadeiramente se antes acontecer o anúncio. O querigma é o forte som no ouvido e no 

coração da pessoa, o ressoar posterior é a catequese, que precisa ser uma sequência 

progressiva. Pelo querigma a pessoa nasce ou renasce para a fé e pela catequese cresce nessa 

fé. 

 

5.3.3 Evangelizar a Partir da Comunidade de Fé 

 

Aparecida diz que a renovação missionária da paróquia exige imaginação, criatividade 

e que o mundo urbano urge pela criação de novas estruturas pastorais (cf. DAp 173). A 

evangelização pela paróquia será cada vez mais dificultosa sem comunidades de fé.  

 

Na comunidade de fé se desenvolvem elementos-base da fé, do culto, da comunhão e 

da missão. As primeiras comunidades cristãs, “Igreja de casa
7
”, mostram que a Igreja se 

estrutura a partir da e do ser comunidade. Eram grupos que, apesar das dificuldades e 

limitações, viviam a simplicidade e a caridade, testemunhando a fé no mesmo Deus, sendo 

dinâmicos promotores de conversões. Não viviam por causa da educação, nem dos gostos 

pessoais, nem das simpatias humanas, sim pela fé em Jesus. A vida comunitária transparecia 

um comportamento pessoal e social diferente, que gerava a mística missionária. Tudo que 

faziam e testemunhavam atingia as pessoas profundamente e extravasava as concepções 

sociais e culturais, normais da época: “foram criticados no primeiro século por questões 

sociais, não religiosas ou políticas” (BOSCH, 2002, p. 73).  

 

Comunidade de fé nasce de coisas mínimas como a fé, a Palavra e o mutuo auxilio nas 

dimensões humanas (cf. BOOF, 1977, p. 38). Sem fé integradora não há testemunho nem 

                                                 
7 Cf. item 2.1.2 desta dissertação. 



 147 

ardor missionário. Na reunião comunitária celebra-se a pessoa de Jesus e se partilham 

experiências de fé. Vivência testemunhal da fé fortalece os outros. Comunidade que ora e 

alimenta a fé nunca fala “meu Deus” sim “nosso Deus”. Comunidades que se reúnem para 

ouvir e refletir a Palavra ao menos algumas vezes por semana tornam-se fraternas pela 

partilha, aprofundam as experiências de Deus e aprimoram o testemunho. É resposta a Deus 

com ações visíveis de conversão e caridade. Acolher e aceitar as qualidades, os defeitos e as 

limitações humanas é suas características principais. Pessoas desistem dos ministérios 

impelidos pelos contra testemunhos comunitários como: inveja, ciúmes, rixas, jogo de poder, 

etc. Ao invés de atrair, se divide. Toda comunidade de fé traz um código de valores definido 

pela proximidade, relações mútuas, objetivo único, sentimento de pertença, caridade, 

conversão constante, perdão, fé e anúncio. É mais do que convivência material e partilha de 

bens, é comunhão de espírito e fraternidade. 

 

Os redentoristas, na missão, propõem e incentivam a oração nas famílias pelos setores 

e grupos. Buscam edificar uma comunidade de fé a partir das famílias ou da proximidade 

ambiental, mostrando um “Deus conosco” que salva em comunidade. O lema é “viver e 

crescer em comunidade” e a finalidade: “suscitar e formar comunidades tais que levem vida 

digna da vocação a que foram chamadas, e exerçam a tríplice função que lhes foi atribuída 

pelo próprio Deus: sacerdotal, profética e régia” (CSSR, 2004, n. 12). Uma comunidade de fé 

aprende, vive, pratica, celebra e busca anunciar o Reino. Mas, só se estabelece pela 

perseverança, por isso, a necessidade de ser acompanhada de modo permanente e duradouro.  

 

5.3.4 A Missionariedade desde os Setores e Grupos  

 

 “A edificação de comunidade é uma parte muito básica e essencial da missão da 

Igreja” (CNBB, 2007, p. 101). O método das missões redentoristas prioriza construir 

comunidades de fé, observando a presença de Deus em circunstâncias concretas de vida para 

iluminar a pessoa, a comunidade e a sociedade. Acreditam que quanto mais união à pessoa de 

Jesus, mais estreita será a relação entre todos (cf. CSSR, 2004, n. 23).  

 

Na realidade urbana atual vive-se mais sozinho, dentro da própria casa, guardando os 

bens, não levando em conta os objetivos e decisões comuns. 

 



 148 

A interdependência, cada vez mais estreita e progressivamente estendida a todo o mundo, faz 

com que o bem comum - ou seja, o conjunto das condições da vida social que permitem, tanto 

aos grupos como a cada membro, alcançar mais plena e fàcilmente a própria perfeição - se 

torne hoje cada vez mais universal e que, por esse motivo, implique direitos e deveres que 

dizem respeito a todo o género humano. Cada grupo deve ter em conta as necessidades e 

legítimas aspirações dos outros grupos e mesmo o bem comum de toda a família humana (GS 

26). 

  

Faz-se necessário promover a celebração da vida fraterna e solidária no espaço das 

cidades. A vivência de uma comunidade de fé cristã questiona a sociedade fragmentada de 

relação desigual gerando atitudes de apoio mútuo, correção fraterna, revisão de vida, 

reconciliação, compromisso e relações mais humanas, elementos essenciais da evangelização. 

O espaço comunitário é um dos meios mais tangíveis para celebrar a vida. Nele anima-se a fé 

fraca e insensível aprimorando a evangelização. Urge que a dimensão paroquial seja 

comunidade de fé, que vai se concretizando em todo processo das missões populares. 

 

A comunidade de fé se concretiza quando se organiza. Aparecida sugere a setorização 

paroquial: 

  

Levando em consideração as dimensões de nossas paróquias é aconselhável a setorização em 

unidades territoriais menores, com equipes próprias de animação e de coordenação que 

permitam uma maior proximidade com as pessoas e grupos que vivem na região. É 

recomendável que os agentes missionários promovam a criação de comunidades de famílias 

que fomentem a colocação em comum de sua fé cristã e das respostas aos problemas (DAp 

372) 

 

As Missões Populares Redentoristas tem por prática criar setores e grupos na paróquia 

e, a partir desses, criar comunidades de fé na dinâmica de “comunidade de comunidades”, 

suscitando um contexto permanente de missão. 

 

5.3.5 Os Setores Eclesiais Missionários 

 

Os setores eclesiais, nas missões redentoristas, são formados especificamente pelos 

grupos, que depois podem ser CEBs. É a união de pequenas comunidades no sentido de 

“comunidade de comunidades” (cf. DAp 517). Para que os grupos se transformem em 

comunidades dinâmicas, os setores precisam ser dinâmicos. Setorizar não significa dividir a 

paróquia, mas descentralizá-la, fazendo com que o anúncio corra por todas as suas 

extremidades. Muitos não acreditam nesse processo, são os que pensam ser cristão sem ser 

discípulo.  



 149 

 

Setores são espaços utilizados como local de reunião, celebração e articulação de 

grupos (ou CEBs). São regionais de evangelização. Sugere-se que se reúnam uma vez por 

mês, ou dependendo da região, dois meses. Por serem locais “provisórios”, acontecem em 

qualquer espaço social (oficina, salão, loja, etc.). Precisam ter uma identidade cristã mais 

consistente, por isso, recebem o nome de um santo. Não podem ultrapassar o numero de dez 

grupos. Do contrário, põe em risco a motivação, formação e acompanhamento dos grupos. 

Auxiliam os grupos (ou CEBs) a perseverarem como farol que ilumina e dá segurança. O 

desafio dos discípulos missionários dos setores é alimentar o espírito missionário nos grupos. 

São leigos animando leigos. É a evangelização acontecendo na união de forças a serviço do 

bem comum. 

 

Para manter o espírito comunitário não podem deixar-se absorver pelo ritmo da 

paróquia. Precisam conservar-se pequenos, evitando a burocratização e a sobrecarga de 

estruturas, promovendo relação entre fé e vida nos grupos. Bem acompanhados, 

acompanharão os grupos e ajudarão na passagem para CEBs, tornando-se força-motriz 

evangelizadora na paróquia. Pouco acompanhados, morrem cedo, deixando os grupos 

morrerem. Precisam ter como animadores – discípulos missionários – referenciais de relação, 

para reunir, celebrar, formar, partilhar e praticar a fraternidade nos grupos de modo 

permanente. 

 

Porque reunir em setores e não deixar os grupos caminharem sozinhos ou porque não 

montar uma coordenação geral paroquial para os grupos? A questão é a descentralização das 

atividades paroquiais e a ligação destes com toda a Igreja Local, como uma rede de 

comunidades a partir da paróquia. É muito mais missionária uma coordenação de setores em 

nível de Igreja Local. E, mais tarde, em nível de regiões. Tal configuração alarga experiências 

e horizontes, saindo de uma mentalidade fechada, condicionada e paroquialista, para uma 

realidade de redes de comunidades. 

 

Como a paróquia se tornaria missionária? O fato de o setor entrar no processo de ajuda 

aos grupos a se tornarem CEBs configura missionariedade. A vivência da comunitariedade, da 

busca em testemunhar e anunciar a fé pela vida, do celebrar juntos e do preocupar-se com as 

dificuldades do outro, olhando além do seu próprio ambiente, também configura 

missionariedade. Pároco que apoia setores e grupos presta grande serviço missionário à Igreja. 



 150 

Esse espírito comum, proximidade, oração e partilha, ajudará a sair do isolamento e o espírito 

missionário acontecerá. 

Os setores não podem caminhar no escuro, precisam se programar segundo a realidade 

que os envolvem: agendando encontros e celebrações, acompanhando e prevendo formação e 

subsídios para os grupos. Sendo sujeitos de sua caminhada. Assim, dinamizam os sinais de 

comunidade e compromisso evangelizador, buscam nos grupos os carismas e ministérios para 

as pastorais. Esse é o processo para a vivência das CEBs. 

 

5.3.6 Os Grupos Missionários 

 

Numa paróquia os redentoristas, na segunda fase do seu método missionário, ajudam a 

suscitar grupos de família. O objetivo, como foi dito, é transformar os grupos em CEBs. 

 

Nos grupos missionários as famílias oram, partilham e vivem os desafios sócios 

comunitários. É por eles que se chega às famílias; a partir disso começa a formação da 

consciência de pequenas comunidades. São eficientes numa realidade que sofre a 

fragmentação provocada pela urbanização. Precisam conservar-se sempre pequenos, no 

máximo de dez famílias, para facilitar o face a face, pois se reúnem em casas das famílias que 

hoje, normalmente, são pequenas em virtude do espaço urbano; grupos maiores causarão 

desconforto e pouco aproveitamento nas partilhas e reflexões. Arrisca-se dizer que os grupos 

seriam próximos ao que se conhece nos primórdios cristãos por “Igreja de casa8”, constituídos 

de reuniões no ambiente doméstico familiar, formando a base do trabalho missionário desde a 

família para a comunidade e toda a sociedade. Também podem acontecer a partir de 

ambientes de trabalho, universidades, afinidades, vivência, hospitais, comércio, lojas, 

fábricas, outras igrejas, etc. A missão precisa atuar além das estruturas e dimensões paroquiais 

ou diocesanas consolidadas. Para manter a dinâmica missionária e comunitária precisam ser 

impulsionados. Não basta somente executar tarefas juntos. Seu traço comunitário cristão se dá 

no esforço em criar e manter a pertença comunitária, vencendo a rotina, revitalizando-se 

continuamente com a Palavra, formação e a celebração. Somente assim serão CEBs, onde não 

se vive a partir de ritualismos, mas da reflexão da Palavra, de um entendimento comunitário 

concreto, prático, próximo e místico, capaz de alterar a vida do ser humano. Discípulo que se 

                                                 
8 A implantação de “Igreja de casa” foi feita por Paulo, num projeto universalista (de ruptura com toda 

identidade étnica) e doméstico (em casas ou ambientes familiares). Tal estratégia respondia às necessidades 

sociais e se adequava às possibilidades históricas da época (cf. ALMEIDA, 2009, p. 28-29).   



 151 

deixa atrair pelo testemunho e querigma precisa dessa experiência cristã mais próxima e de 

forte identidade. É viver o ser comunidade “como um lugar onde o Reino de Deus se torne 

visível” (CNBB, 2007, p. 103). 

 

5.3.7 Os Grupos missionários como Comunidades Eclesiais de Base (CEBs) 

 

As pequenas comunidades eclesiais de base9 têm conseguido dar uma nova dinâmica 

para a paróquia e Igrejas Locais com sua proposta, riqueza educadora e evangelizadora (cf. 

DAp 99). O ideal é que cada grupo suscitado nas missões torne-se CEBs. Por isso, a 

importância em acompanhar bem a perseverança das missões na paróquia a partir dos setores 

motivando os grupos.  

 

A originalidade das CEBs consiste num caminhar eclesial missionário que se dá pela 

articulação entre Palavra de Deus e vida, entre fé e realidade. Elas vivem do encontro 

religioso com Jesus pela Palavra que conduz a um compromisso comunitário-social. A 

interpretação bíblica torna-se uma atividade comunitária de suas lutas, sofrimentos e vida em 

comunidade. Por ela, muitos novos ministérios se descobrem como pregadores, catequistas, 

aconselhadores, contadores de história, leitores, animadores, poetas, cantadores populares, 

organizadores de procissões e romarias, rezadores, intercessores, ministros da eucaristia, 

aconselhadores, visitadores de doentes, rezadores, conhecedores de remédios caseiros, 

militantes sindicais, animadores de festejos, etc. A ação na comunidade produz uma gama 

enorme de ministérios. O importante é que todos são assumidos, não como uma simples 

iniciativa pessoal individual, mas como um serviço comunitário. 

 

Uma comunidade só se configura cristã se encarna o seguimento a Jesus em práticas 

concretas de sua vida. E sua vitalidade se mede pela criatividade e riqueza de suas práticas 

cristãs. Tais práticas se dão na simplicidade de viver o evangelho na sua pureza e 

simplicidade, na ajuda mútua, no pequeno serviço, na acolhida ao necessitado, na oração 

comum, na partilha da palavra, na busca de identidade, etc. 

 

Resistem também pela força da religiosidade popular, entendida ali não como forma 

deturpada e atrasada de fé, mas modo de se vivê-la na simplicidade, que conduz a uma atitude 

                                                 
9 Cf. item 3.5.4 desta dissertação. 



 152 

crítica de compromisso social, de caridade e de sustento para problemas que pessoas e 

famílias sofrem atualmente. Podem encontrar formas concretas de compromisso por 

segmentos político-sociais ajudando a perceber que injustiça, pobreza e desigualdades não 

correspondem ao projeto de Reino de Deus, pelo contrário, é uma ofensa a Ele. As CEBs, na 

simplicidade diária, junto com o compromisso aos mais necessitados, ajudam a Igreja 

descobrir seus grandes potenciais evangelizadores (cf. CNBB, 2010, p. 18). 

 

 

5.4 REINVENTAR A PARÓQUIA A PARTIR DAS MISSÕES À LUZ DE APARECIDA 

 

  

É observável que o sistema paroquial tem sofrido críticas, sinal que sua atuação e 

estrutura não respondem aos anseios de evangelização nesta realidade. Há opiniões 

antagônicas a seu respeito. Os descrentes afirmam que é uma estrutura eclesial falida, sem 

espírito renovador e de missionariedade inviável: “há quem rechace qualquer possibilidade de 

ocorrer tal renovação, alegando ser um problema estrutural” (GODOY, 2008, p. 12). Os 

otimistas acreditam em sua possibilidade missionária e sugerem reestruturação (cf. DAp 365; 

384; 454; 537-538). As Conferências Gerais do Episcopado latino-americano e caribenho – 

Medellin, Puebla, Santo Domingo e Aparecida – são otimistas e, mesmo contra todos os 

ataques à paróquia, acreditam nela como espaço de evangelização.  

 

5.4.1 A Partir da Pastoral 

 

A hipótese que tem acompanhado este capítulo é que a presença de discípulos 

missionários, que formam CEBs a partir dos grupos acompanhados pelos setores é vivência 

missionária paroquial. Um trabalho mútuo de suscitar discípulos, setores e CEBs.  Setores e 

CEBs são espaços privilegiados para suscitar, acolher, formar, inserir o discipulado na vida 

comunitária e criar redes de comunidades. Discípulos missionários surgem a partir do 

querigma anunciado pelas Missões Populares Redentoristas e desenvolvido pelos setores e 

CEBs. Mas, é importante apontar outros elementos que podem ajudar na reinvenção da 

paróquia. Elementos a serem pensados desde o nível paroquial e Igreja Local para toda 

sociedade. Tais elementos não excluem o processo de setores e CEBs, pelo contrário, podem 

estar justapostos. 

 



 153 

5.4.1.1 Especialidade ou Especificidade Pastoral 

 

Num mundo especializado como este, pede-se “ação pastoral especializada. Paróquias 

não precisam ser todas iguais, oferecer os mesmos trabalhos, mas podem especificar ações 

(cf. ALMEIDA, 2010, p. 234). A experiência pastoral ainda precisa amadurecer bastante para 

que se possa discernir como se dará esta especialização” (CNBB, 2009, p. 149). Na quarta 

fase da missão redentorista pode-se trabalhar, em interação com os setores e CEBs, um 

diálogo respeitoso sobre a possibilidade de se especificar ou especializar a paróquia em 

determinada ação pastoral. Se há reflexão conjunta com as pequenas comunidades (grupos) 

haverá mais clareza na decisão e possibilidade ou não de todos assumirem tal mudança. Isso 

funcionaria bem numa cidade de médio porte para cima, ou em regionais diocesanas, 

dependendo de uma boa organização da Igreja Local. Exige também trabalho conjunto com a 

Igreja Local; sem essa força tal dinâmica terá problemas em se sustentar.   

 

Algumas paróquias, por exemplo, poderiam ser peritas em cursos de batismo, com 

leigos bem preparados e disponíveis em diversos horários para atender a todos, sem distinção. 

Inclusive, leigos que fossem a outras paróquias ou espaços possíveis da Igreja Local para 

ministrar tais cursos. Outras poderiam ser especialistas na área da saúde, e atender a todos os 

hospitais de uma cidade ou região, com celebrações e bênçãos com toda especialidade. Outras 

ainda em atender os funerais e famílias acompanhando-as no luto e pós-luto. Outras, trabalhar 

especificamente com nulidades de matrimônio e acompanhamento de casais em separação ou 

de segunda união, etc. Há escolas e universidades sem nenhuma presença eclesial, e tantos 

outros segmentos sociais precisando de acompanhamento. Procura-se tal clinica para a doença 

específica, porque não procurar a paróquia para atendimento no assunto específico. Leigos 

especialistas na área e bem preparados missionariamente podem ser seus discípulos 

missionários. Haverá grande possibilidade de ter ações proféticas naquela especificidade, pois 

se conhecerá todos os preâmbulos, sabendo onde e como agir evangelicamente naquela 

dimensão. 

 

Assim, a paróquia estará indo muito além do seu território e agirá na cidade ou em 

toda Igreja Local. Seus setores e CEBs podem refletir e agir a partir dessa especialidade. Uma 

pastoral específica dará melhor e mais espaço eclesial de proximidade, mostrando um rosto 

acolhedor de Deus naquela dimensão específica. Não deixará de rezar missas ou ter devoções, 

mas deverá ser organizada para sua especialidade. Isso exige uma organização diocesana, no 



 154 

sentido de saber qual paróquia atende tal dimensão e na formação dos leigos e padres para o 

atendimento na especificidade. Demonstra uma Igreja diversificada, especializada, 

organizada, companheira e missionária. O modelo de paróquia atual que se coloca a fazer 

tudo a todos tem sofrido com a ineficiência e contribuindo com a falta de caridade pastoral e 

missionária. 

 

5.4.1.2 Valorização da Pastoral de Conjunto 

 

Aparecida lembra que a Igreja precisa atender as exigências do mundo atual levando o 

evangelho às pessoas e comunidades de modo que “incida profundamente na sociedade e na 

cultura mediante o testemunho dos valores evangélicos (DAp 371). Reinventar a paróquia é 

inseri-la na Igreja Local e no mundo. Agir de modo isolado, autossuficiente e exclusivo 

atrapalha sua relação com os organismos sociais. Precisa ser testemunho e sinal de Deus para 

estes, trabalhando em conjunto com bairros, escolas, ou entre paróquias, buscando 

complementaridade com organismos sociais, políticos e econômicos, dando visibilidade ao 

seu serviço evangelizador, fazendo o evangelho penetrar nessas instâncias. A ação missionária 

da paróquia não pode ser somente ad intra, dirigida aos que foram batizados, mas ad extra, a 

todos e em todas as circunstâncias. As missões ajudam a criar setores e CEBs nesses 

ambientes, mas, só irão perseverar se os leigos forem protagonistas. É preciso uma atitude 

flexível que lhes permita agirem na realidade sempre mutável. Se os setores e CEBs forem 

implantados, se houver uma centralidade da administração burocrática e se a paróquia 

especializar-se numa pastoral específica, o conjunto da missionariedade se dará naturalmente. 

 

5.4.2 A Partir da Administração 

 

  Aparecida lembra que a burocracia onera a missão (cf. DAp 203).   Parece incoerente 

falar em descentralizar a paróquia e centralizar a administração. As grandes críticas e 

problemas da paróquia tradicional é o fator administração burocrática paroquial, que toma 

grande tempo dos seus pastores. No que se refere ao econômico e contábil, os CAEPs e, em 

muitos lugares, a própria Cúria, tem se encarregado disso. Mas, ainda restam as burocracias 

documentais e atendimentos aos sacramentos. Nas cidades maiores, centros diocesanos de 

atendimento às burocracias religiosas eclesiais poderiam ser criados, liberando a paróquia e o 

pároco desses encargos. Poderia ter-se um presbítero, ou grupo de leigos especializados em 

atender e encaminhar tal burocracia. Atualmente, cada paróquia tem suas documentações e, 



 155 

dependendo da demanda, precisa-se de várias secretárias para dar conta. Todas as 

documentação e autorizações poderiam ser expedidas por esses centros, que reduziria custos e 

concentrariam toda documentação daquela Igreja Local. Inclusive, poderia se disponibilizar 

isso na internet. Os sacramentos poderiam ser realizados nas paróquias, mas com cursos 

evangelizadores previamente aplicados nesses centros. Sobraria mais tempo para uma pastoral 

paroquial de visitas, bênçãos, evangelização de empresas e outros atendimentos em geral. 

Sobraria mais tempo para a missão. A população teria um local referencial de documentações 

eclesiais da Igreja Local ou região. No momento, cada paróquia guarda sua documentação e a 

população, muitas vezes, vaga de paróquia em paróquia para encontrar documentos, pedir 

autorizações ou fazer cursos para sacramentos, etc. As missões podem ajudar a refletir tal 

questão junto às pequenas comunidades e Igreja Local. 

 

5.4.3 A Partir da Territorialidade 

  

A territorialidade é um desafio à realidade missionária paroquial. Paróquia com 

práticas generalistas não atinge os vários mundos que se formam a partir do território (cf. 

CNBB, 2009, p. 146). Sair da postura tradicional de conservação e manutenção para 

missionária exige assumir o desafio de interagir com os vários espaços territoriais, dentro ou 

fora do seu território.  

 

“O território é, pois, essa parcela do espaço enraizada numa mesma identidade e que 

reúne indivíduos com o mesmo sentimento” (MEDEIROS, 2009, p. 218). Ele pode ser 

interpretado, assumido ou rejeitado. Na relação humana com o espaço do território há valores 

sentimentais e culturais, por isso, é um espaço de identidade, de identificação e inculturação. 

Pessoas que dizem não gostar de tal lugar ou ambiente demonstram desterritorialização.  

 

Território marca o espaço, garante a sobrevivência e é local político e de poder. O 

domínio entre as pessoas e nações passa pelo exercício do controle do território. Falar em 

território é falar de visões de mundos diferentes. Há, por exemplo, territórios que expressam 

religiosidade, poder aquisitivo, anonimato, insegurança, individualização, provisoriedade, 

falta de espaço, etc. O território é um espaço de sobrevivência propício à evangelização. A 

questão missionária é o que os evangelizadores fazem com ou no território e a partir dele. O 

mais importante não é aonde as pessoas vão se reunir, mas, a paróquia se fazer presente lá 

aonde elas costumam se reunir. 



 156 

Na evangelização, tornar o território um espaço de ações isoladas é ser territorialista e 

contratestemunho cristão. Ações de territórios em conjunto com outros territórios é 

testemunho de solidariedade e fraternidade. A missão redentorista ajuda estabelecendo o 

início dos contatos e interações com toda a Igreja Local, projetando uma ação missionária não 

contida aos limites de um território. Desse modo, a territorialidade deixa de ser problema, mas 

critério de organização para o agir missionário a partir do local, pensando em ações globais.  

  
5.4.4 A Partir da Renovação da Catolicidade 

 

No Pentecostes iniciou a difusão da Boa Nova pelos discípulos e a união dos povos 

numa catolicidade de fé, esboçada de antemão na Igreja, que fala, entende e abraça todas as 

línguas (cf. AG 4). A catolicidade exige que a Igreja seja missionária (cf. CIC 849), pois é 

enviada a todos, dirige-se a todas as pessoas, abarca todos os tempos, numa universalidade do 

gênero humano (cf. CIC 868; 831). Sua ação missionária implica diálogo respeitoso com os 

que ainda não aceitam o evangelho, nunca afastamento. Divisões entre cristãos impedem a 

plenitude da catolicidade (cf. CIC 855; 856). Na catolicidade missionária a Igreja vive o 

cristianismo em sua universalidade, pois a ação missionária é integradora, feita não sobre a 

sociedade e sim dentro da sociedade, não dirigida a uma categoria humana, mas à pessoas 

concretas capazes de atingir uma sociedade inteira (cf. COMBLIN, 1973, p. 36).  

 

O cristianismo dos primeiros séculos era altamente atraente porque acolhia a todos de 

modo universal. Não havia distinção de pessoas, estrados sociais ou etnias. A preocupação era 

com as questões de fé – no que acreditavam –; moral – como se comportavam – e 

comunitária-social – como viviam, se ajudavam e se relacionavam com os outros. Nessa 

preocupação acontecia o testemunho de vida, que contradizia as práticas da época. 

Atualmente, percebe-se uma sociedade desencantada e um desencantamento católico, sem ser 

sinal para a sociedade. Uma catolicidade desencantada exprime vivência sem testemunho, 

sem martírio, limitada no anúncio, sem diálogo e sem compromisso. Um dos principais 

motivos do desencanto é a multidão de batizados não evangelizados, descompromissados e 

sem referencial entre fé e vida (cf. DAp 13; 38). Renovar a catolicidade é rebuscar uma 

identidade católica que oriente a participação da pessoa em sua comunidade eclesial e na 

sociedade, ou seja, rebuscar a missionariedade. 

 



 157 

Por ser naturalmente missionária, a catolicidade precisa falar a partir do território, mas 

ir além dele, atingindo o local, o global e suas implicações. O mundo mudou e é preciso abrir-

se a um período de novas experiências e desafios, fazendo surgir os sinais proféticos do 

evangelho, que se tornam elementos chaves de ação evangelizadora. É aumentar a visão do 

foco missionário de modo que seja uma ação de mostrar a luz de Cristo às sombras do mundo 

e os caminhos de uma vida nova, num profetismo que aspire envolver a pessoa toda e o todo 

da pessoa, numa dimensão ativa da fé na sociedade e em todas as circunstancias e desafios 

como: dignidade da vida, testemunho da fé cristã, pluralismo cultural e religioso, inclusão 

social, etc.  

 

A visão de somente participar sem interagir dificulta o diálogo e a abertura para o 

novo e fere a catolicidade. A corresponsabilidade dos leigos é sinal perene de catolicidade 

renovada. Missão de cunho clerical tende ao fracasso. As missões redentoristas ajudam leigos, 

diáconos, presbíteros e bispos interagirem nas decisões de criar redes de comunidades, 

especificidade pastoral, etc. É preciso que todos tenham possibilidades de participar, 

contribuindo, construindo e decidindo. Uma Igreja dialogante, aberta a novos ministérios, 

integradora e de decisões conjuntas deixa a dinâmica de mandar e obedecer para compartilhar 

e trocar experiências, acentuando sua catolicidade. 

 

  Acolher e formar o discipulado de Jesus é entender-se Igreja em renovação. A 

formação dá ao discipulado capacidade crítica e renova a catolicidade com novas perguntas e 

novas respostas. A capacidade crítica ajuda a responder ao que é questionado ou questionador 

e a entender que a missão exige o melhor modo e qualidade possível (cf. MERLOS, 2010, p. 

213). Passa-se de uma mentalidade católica medíocre, baseada na improvisação, para uma 

mentalidade criativa, critica e atualizada. As missões redentoristas, no primeiro e segundo ano 

da perseverança, ajudam a formar e efetivar o discipulado paroquial e as CEBs. 

 

O ecumenismo não significa abrir mão da própria identidade, nem imitar os outros 

para recuperar deles pessoas que se afastaram. É valorizar e compartilhar com todos que 

vivem a fé cristã de um modo diferente coisas bonitas e comuns que muitas vezes ficam 

escondidas ou desvalorizadas. Não é mudar o diferente, mas, a partir do diferente evangelizar 

e ser por ele evangelizado. Na formação dos setores e CEBs, bem como na formação do 

discipulado, isshumao é elemento importante.  



 158 

O diálogo inter-religioso não pode ser um ato diplomático, mas uma aprendizagem 

comum capaz de ajudar a construir a paz no mundo. Todas as religiões trazem paralelismos 

que colocados em comum são trocas de experiências. Se todas buscam Deus, então podem se 

ajudar. Deixar a atitude de “defesa da fé” para conhecer e colocar em relação com a outra fé e 

até reinterpretá-la à luz do evangelho enriquece a catolicidade. 

 

A inculturação enriquece a fé com novas expressões e valores, celebrando melhor o 

mistério, unindo mais a fé à  vida e vivendo uma catolicidade mais plena, não só geográfica, 

mas também cultural. A inculturação é, primeiramente, inserção da Igreja nas culturas e, 

depois, o enraizamento do Evangelho nas mesmas (cf. RM 52).Tudo precisa ser levado em 

conta: cosmovisão, valores e identidade particular da cultura (cf. DAp 91; 479). A 

inculturação se circunscreve num contexto de serviço e diálogo com o mundo, com as Igrejas 

e com as religiões, e exige da catolicidade agir missionariamente em qualquer e todos os 

ambientes onde se precise do primeiro anúncio.  

 

Os sofrimentos, desajustes familiares, sem religião e tantos outros, denotam mudanças 

de valores e de vida sociais envoltos pela falta do sentido (cf. DAp 37). A catolicidade não 

pode expressar fuga do mundo, mas olhar, orientar e agir com sensibilidade nos problemas 

sociais. Tal orientação precisa se dar no conjunto de todos os fatores e dimensões humanas, 

“dando a cada um seu lugar e sua dimensão adequada” (DAp 41). Setores e CEBs, criados e 

motivados pelas missões, renovam a catolicidade e ajudam a paróquia e a Igreja se inserirem 

nos problemas sociais, lhes dando sentido com a mensagem do evangelho, numa ação ad 

extra e missionária por excelência. 

 

 

5.5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 

A vida em comunidade é a base do ser cristão, mas, num mundo marcado pela 

secularização, consumismo e envolto por grandes mudanças, ser comunidade cristã 

missionária é um grande desafio. Urge que a paróquia, para ser missionária, entre na dinâmica 

de formar pequenas comunidades, assumindo a identidade de “comunidade de comunidades”. 

Setores, CEBs e discípulos missionários são elementos fundamentais para construir 

comunidades de fato, na dinâmica de reinventar a paróquia para ser missionária. Confirma-se 



 159 

a hipótese de que a presença desses elementos é imprescindível para a vivência missionária 

paroquial; dá-se razão aos otimistas que defendem a continuação da paróquia como força 

evangelizadora e defendem sua reestruturação; responde aos pessimistas que dizem ser a 

paróquia uma instituição ultrapassada e sem esperança.  

 

Permanecer na ação missionária paroquial exige processo de conversão pastoral, de 

testemunho, de formação de discípulos missionários, de criação e consistência dos setores e 

CEBs. Além disso, exige abertura para o novo, sem medo de correr riscos em qualquer que 

seja a dimensão. Elementos que exigem mudança de mentalidade e de estrutura, deixando a 

pastoral de manutenção, que se preocupa mais com a administração e a estagnação, menos 

com a evangelização. Para se adotar uma ação missionária integrada, integradora, inculturada, 

ampla e permanente é preciso ter espírito desafiador e desafiante. 

 

Leigos não podem ser considerados apenas por uma questão de eficácia apostólica ou 

porque há déficit de presbíteros, mas porque a missionariedade é de todo cristão e para cada 

pessoa. Ser missionário é expressão essencial da fé do cristão. Quem verdadeiramente 

encontrou Cristo não pode guardá-lo somente para si, mas partilhá-lo com a comunidade e 

com o mundo. 

 

As Missões Populares Redentoristas, para contribuir cada vez mais com a 

missionariedade da paróquia, sabem que precisam ter uma direção e um objetivo delimitado, 

mas não podem se fechar a um método fixo e pré-determinado. Precisam readaptar seu 

método aos contextos e situações tornando-se ferramenta dinâmica para despertar a 

missionariedade nos leigos e na Igreja, formando discípulos missionários, integrando 

pequenas comunidades eclesiais à paróquia, Igreja Local e regional. Intercâmbios cheios de 

riqueza para uma prática missionária mais consistente em toda Igreja a partir da dimensão de 

paróquia. 



 160 

6 CONCLUSÃO 

 

Na introdução desta pesquisa anunciou-se uma hipótese geral de trabalho: à luz de 

Aparecida e com a contribuição do método das Missões Populares Redentoristas é possível 

pensar em paróquia missionária. Cada capítulo também trouxe uma hipótese, e o trabalho em 

averiguá-las ajudaram a observar a hipótese geral. 

 

O primeiro capítulo mostrou como aconteceu o itinerário da teologia da missão na 

história da Igreja e que a ação missionária eclesial é como um organismo vivo, adaptável ao 

mundo, suscetível de mudanças, capaz de conservar, angariar ou descartar elementos em sua 

caminhada. A partir disso, várias conclusões apareceram e podem ser apontadas como 

referenciais. A primeira é que Igreja e missão se requerem mutuamene; missão não acontece 

sem Igreja e Igreja não acontece sem missão. A segunda é que missão não é simplesmente um 

serviço que a Igreja presta ao mundo, mas faz parte do seu ser. A terceira fala que a 

preocupação, atualização e revitalização da ação missionária eclesial, além de ser uma 

necessidade, ajudam a explorar novos campos e a ser mais pontual nos contextos e situações 

da realidade que a envolvem e são envolvidos pela fé cristã. A quarta certeza é que a ação 

missionária não pode ser colocada na periferia das atividades da Igreja, sim como parte 

prioritária de sua existência. A quinta mostra que a Igreja não pode ser missionária somente 

em alguns dos seus membros, mas em tudo e em todos, pois Jesus não legou a missão 

somente a alguns discípulos, mas a todos: “todo discípulo é missionário, pois Jesus o faz 

partícipe de sua missão [...]. Cumprir esta missão não é uma tarefa opcional, mas parte 

integrante da identidade cristã [...]” (DAp 144). 

 

Todas essas conclusões confluem para o fato que a ação missionária sempre esteve 

presente nos contextos da Igreja. Mas esta, por vezes, cedeu à tentação de pregar a si mesma, 

outras, se voltou para a dimensão de poder e opulência, outras ainda, se colocou em 

fechamento dialogal com o mundo, marginalizou pessoas, povos e culturas. Aprende-se então 

que uma ação missionária coerente com o ensinamento do evangelho e em prol do Reino 

exige deixar-se guiar pela ação profética que, dentre outras, leva a várias ações como: 

testemunho, dinamicidade, abertura ao novo e ao diferente, consciência de mudança, abertura 

ao Espírito Santo que aconselha e questiona, diálogo e serviço com e para o mundo, 

diversidade ministerial, comunhão e humildade para reconhecer os erros e buscar ajuda para 

acertá-los. 



 161 

É bom reconhecer os erros da Igreja nos contextos históricos, mas não é saudável 

julgá-los, sim aprender e se enriquecer a partir deles. Também não é saudável tomar a ação 

missionária numa visão retrospectiva de nostalgia ou retomada do passado. É mister ter uma 

visão prospectiva onde se olha para o passado e se faz dele um referencial para acertar, o 

integrando ao presente para que ajude a construir processos que terão em conta o futuro. O 

Reino de Deus e a salvação se dão a partir da realidade imanente e transcendente, humana e 

divina, na dinâmica do já e ainda não. É na história que Deus quis construir a história da 

salvação e o inicio da realidade do Reino. Por essa razão, às vezes avança outras retrai, mas 

não deixa de ser Reino de Deus. O mesmo acontece com a Igreja – “santa e pecadora” – que 

acontece a partir do divino e do humano, por isso, muitas vezes, mesmo não acertando ou não 

sendo coerente, buscou viver sua ação missionária.  

 

O segundo capítulo buscou saber da possibilidade da paróquia ser missionária. A 

hipótese dizia ser possível desde que esta se entenda a partir da missão e para a missão, 

vivendo uma dimensão de comunitariedade e discipulado. No decorrer do capítulo foi 

observado que a paróquia, como unidade mais recorrente da Igreja, desde o século IV, é 

espaço importante para a ação missionária e precisa vive-la de modo prioritário, já que missão 

e Igreja são feitas uma para a outra. 

 

Foi possível perceber também que a paróquia passou por muitos processos em sua 

história: nasceu rural, foi adaptada para a realidade urbana, se tornou administrativa e 

burocrática, assimilou um modelo territorial fixo e de pouca dinâmica missionária. Mas, isso 

não lhe impede de mudanças para ser missionária. Prova disso é que nos últimos tempos 

sofreu muitas tentativas de renovação, e os resultados, embora tenham ajudado a angariar 

experiência, tem se apresentado tímidos e insatisfatórios. A razão dessa deficiência é não ter 

buscado se reestruturar, mas somente se renovar ou readaptar. O Vaticano II mudou muitos 

discursos e trouxe novos modos de ação missionária eclesial, mas vários parâmetros de 

espiritualidade, de ação e de estruturas continuam pré-conciliares. Há uma desatualização 

estrutural e de mentalidade, por isso os desafios são grandes. 

 

Ficou claro que para evangelizar no mundo atual a paróquia urge por uma 

reestruturação. Ora, pensar numa paróquia que evangeliza é crer numa Igreja comunidade, 

reestruturada a partir de pequenas comunidades, como apontam vários documentos do 

Magistério pontifício, em especial, as Conferências Gerais do Episcopado latino-americano e 



 162 

caribenho. Desde a década de 1960, as reflexões da Igreja no Brasil – Plano de Emergência 

(1963) e de Pastoral de Conjunto (1966) – mostram preocupação com uma dinâmica paroquial 

mais missionária e apontam a vivencia em pequenas comunidades, ou comunidades eclesiais 

de base (CEBs). As CEBs são a esperança de reestruturação paroquial e representam o 

fenômeno da “igreja de casa” que, nos primeiros séculos moldou a Igreja a partir dos lares e 

fez surgir ministérios (cf. CNBB, 2010, p. 9). Podem ser a grande saída para a ação 

missionária da paróquia na cidade. 

 

Paróquia como comunidade de pequenas comunidades torna-se acolhedora, fraterna, 

de profundo serviço espiritual, testemunha de fé, oracional, de solidariedade, caridade e de 

entrosamento com o mundo. Isso leva aos primórdios da evangelização onde a comunidade 

era o centro principal da missão e toda a ação era voltada para a missão. Ser a paróquia uma 

comunidade missionária, feita de pequenas comunidades, sobrepõe os interesses e gostos 

pessoais e exige uma conjugação entre o “nós” e o “eu”. Pessoas não são estruturas inertes e 

nulas, mas tem personalidade e individualidade própria. A pequena comunidade não anula a 

individualidade nem a personalidade, mas potencializa o “eu” de modo que tenha valor, voz, 

dignidade e vez entre o “nós”, num equilíbrio que leva a reconhecer e aceitar as diferenças e 

pluralidades. É um modo de fazer todos serem mais gente, mais fraternos, solidários e 

proféticos a partir dos valores pessoais conjugados no comunitário. Ser comunidade quer 

dizer que tudo o que se faz e se constrói parte de uma experiência conjunta de discernimento 

comunitário, na consciência de comunhão para juntos construir o Reino. Isso não se cria 

impondo, mas num processo de vivencia e na vivencia de um processo. A questão é aprender 

a viver superando um contexto de cristandade. A comunitariedade como centro da vida cristã 

paroquial e eclesial faz aflorar a identidade e proximidade entre os cristãos. Não é 

simplesmente formação técnica, mas vivencial, pessoal e comunitária do evangelho num 

realismo, não idealismo missionário. As CEBs partem das referencias missionárias do Reino 

de Deus para o eclesial. São como raízes capilares cristãs que vão envolvendo as pessoas e 

identificando-as com uma vida cristã mais compromissada e de melhor aproximação entre fé e 

vida pelos espaços de acolhida, partilha de vida e da Palavra, etc. Um animando o outro na 

caminhada de fé. Tais comunidades dão dinamicidade à paróquia e ajudam no 

estabelecimento de novas estruturas e nova mentalidade. 

 

O terceiro capítulo refletiu o histórico das missões populares de modo geral e das 

Missões Populares Redentoristas. Analisou sua relação com outros três métodos de missão 



 163 

popular utilizados no Brasil, buscando olhar o lado eclesiológico, teológico e pastoral. 

Observou o método da missão redentorista a partir do Documento de Aparecida, tanto a nível 

paroquial como de setores e grupos e, finalmente, fez considerações sobre este em todas as 

suas fases, concluindo que pode ajudar a paróquia a ser missionária à luz de Aparecida desde 

que ajude os setores e grupos suscitados a serem comunidades de fato e por estes se 

reestruture a paróquia em comunidade de pequenas comunidades. Para isso, a preocupação do 

método redentorista, desde o início de todo o processo missionário, deverá ser sempre o de 

suscitar discípulos missionários pelo anuncio do querigma, bem como setores e grupos, 

ajudando-os a perseverar. 

 

Diante disso, vários problemas foram observados em várias dimensões: método, 

discipulado, comunidade e conteúdo. Em referência ao método, as Missões Populares 

Redentoristas, desde que foram reestruturadas em 1970, fixou-se num só modo de planejar e 

organizar as missões, que evidencia pouca mudança no método que aplicam. É certo que este 

serviu muito bem e tem muitos valores, que precisam ser preservados, mas, nessas quatro 

décadas muitas coisas mudaram no que diz respeito aos valores, concepções, verdades, 

demografia, mentalidade e religiosidade. Continuar um trabalho missionário num método fixo 

leva a não responder aos novos desafios e novas perguntas que lhe são feitas. Referente ao 

discipulado pode-se dizer que desde a reestruturação na década de 70 as Missões Populares 

Redentoristas têm crucial preocupação com o fortalecimento das lideranças, mas não 

buscaram fazer discípulos de Jesus. Formar líderes exige alguns cursos, formar discípulos de 

Jesus exige processo e muita dedicação. É impossível falar em missionariedade da paróquia 

(ou paróquia missionária) sem formar verdadeiros discípulos de Jesus. Discipulado e 

comunidade se dão mutuamente. Sem discípulos não há setores, nem grupos e muito menos 

comunidades. Sem comunidades fica impossível ter discípulos missionários de Jesus que 

dependem dela para subsistir. No teor comunidade, as missões redentoristas criam setores e 

grupos nas paróquias. O ideal seria que os grupos se tornassem pequenas comunidades – 

CEBS – ou outras experiências comunitárias naturais ou ambientais – e os setores animassem 

os grupos. Por isso, é preciso mais tempo para acompanhar a fase da perseverança e, desde o 

início do processo, deixar toda paróquia ciente que o objetivo é construir comunidades de 

fato. Na questão do conteúdo ou subsídios missionários, estes não vislumbram as diretrizes da 

CNBB, da diocese e da paróquia. Entra-se na realidade de Igreja Local quase sempre sem os 

parâmetros dessa e, por vezes, fere os trabalhos de párocos desenvolvidos nessa direção. 



 164 

Assim, é preciso que as missões redentoristas suscitem discípulos missionários, setores 

e grupos nas paróquias e ajudem para que perseverem e se tornem pequenas comunidades 

vivas e concretas; acompanhem e assessorem os setores para que não se tornem mini-

paróquias; façam revisão dos temas utilizados nas formações e pregações das missões, desde a 

primeira fase. Não há como elaborar melhor as fases sem diminuir o numero de missões 

pregadas no ano, só assim é possível acompanhar melhor o processo missionário, centrar 

forças na formação de discipulado e na perseverança, realizada na quarta fase. Tal 

acompanhamento será mais frutuoso se for feito em sintonia com leigos que compreendam e 

vivam essa dinâmica.  

 

O quarto capítulo buscou responder sob que condições a paróquia pode ser 

missionária. Concluiu dizendo que a paróquia pode ser missionária, à luz de Aparecida e com 

a contribuição das Missões Redentoristas, já na vivência do processo em se tornar uma 

comunhão de comunidades: suscitando, formando e interagindo com os discípulos 

missionários, passando por mudanças tanto na estrutura quanto na mentalidade. Aparecida diz 

que a paróquia precisa atuar em vários ambientes, cultivando a formação comunitária de 

modo permanente (cf. DAp 305); reanimando alguns movimentos que lhe são próprios, 

renovando seu carisma original (cf. DAp 311-312); formando discípulos missionários (cf. 

DAp 301); valorizando a evangelização das famílias (DAp 302-303), nas pequenas 

comunidades e grupos (cf. DAp 307-310); dando atenção ao ambiente estudantil e educacional 

como escolas e universidades (cf. DAp 331-346). É preciso “reinventá-la” para que seja 

comunidade de fé em comunhão de pequenas comunidades nascidas dos grupos, amparadas e 

acompanhadas pelos setores. Uma estratégia missionária possível e promissora de evangelizar 

nessa realidade e que ajuda a paróquia ser um instrumento missionário.  

 

Quais os passos a serem seguidos para que a Missão Popular Redentorista ajude a  

paróquia ser missionária? Fórmulas prontas e acabadas nem sempre valem. Métodos prontos, 

fixos e fechados não conseguem prever disparidade de contextos e deixam de lado elementos 

importantes em determinadas regiões. Mas, pode ser de grande ajuda realçar pontos a serem 

seguidos como: testemunho missionário e anuncio querigmático, descentralização paroquial 

em setores e grupos, comunitariedade paroquial, vivência missionária nas diversas dimensões 

paroquiais, formação e perseverança do discipulado, busca de novos ambientes de fé na 

paróquia e fora dela. A missão redentorista é ferramenta capaz de contribuir para que esses 

pontos sejam vividos a nível paroquial; seu lema: “Viver e crescer em comunidade” toma a 



 165 

paróquia como “rede de comunidades” e espaço missionário onde atuam leigos com ardor 

missionário. Mas, sabem que tal ajuda só acontecerá se abrir seu método para as situações e 

contextos que a realidade exige. 

 

As missões redentoristas podem ajudar na missionariedade paroquial, partindo da 

realidade e dos contextos que envolvem a paróquia, gerando processo de discipulado nas 

comunidades eclesiais (cf. DAp 275-280) pela dinâmica da nucleação dos setores e grupos. 

No processo das fases ajudam a conhecer a realidade paroquial. Perpassam ruas, becos, casas, 

escolas, supermercados, hospitais, crentes, não crentes, os que vêm e não vem às missas, os 

que convivem temporariamente ou permanentemente, etc. Sabem que a vida desse povo é a 

vida da paróquia com seus lazeres, sofrimentos, alegrias, desafios e apuros. Isso é importante, 

pois ali estão os anseios e os sinais do Reino. Interação com esses ambientes possibilita 

conhecimento e ajuda encontrar melhores modos para o anúncio querigmático. Somente 

conhecendo é possível dialogar com essa realidade e agir no coração da paróquia, 

confrontando e lançando a mensagem do evangelho nos seus problemas, necessidades e 

virtudes. 

 

Os grupos não podem ficar soltos ao léu, mas agregados aos seus setores, como 

organismo que lhes deem sustento e ajudem na interação com os discípulos missionários. 

Somente assim perseveram e se tornam CEBs consolidadas. Os setores e as CEBs precisam 

ser espaços para que tais discípulos missionários façam a experiência religiosa, tenham 

vivência comunitária, aproveitem a formação bíblica e doutrinal e vivam o compromisso 

missionário. CEBs são “sinal de vitalidade da Igreja” (RM 51), comunidades onde as pessoas 

se conhecem e são reconhecidas; pontos de chegada e de partida para o trabalho missionário, 

nunca um fechamento. É uma maneira de ser Igreja, comunidade, fraternidade, inspirada na 

mais legítima e antiga tradição eclesial (cf. CNBB, 2010, p. 9). Teologicamente é uma 

experiência eclesial amadurecida, uma ação do Espírito no horizonte das urgências deste 

tempo. Por essa dinâmica, a paróquia vai se tornando “comunidade de comunidades” e espaço 

de discípulos missionários, tomando todo cuidado para não sufocar essa dinâmica com formas 

administrativas, clericais e burocráticas. Setores não podem ser “mini-paróquias”, mas 

núcleos de agregação das CEBs.  

 

Tudo o que faz parte do território da paróquia engloba a possibilidade do Reino de 

Deus. Tudo pode ser conciliado entre setores e CEBs. A paróquia não é somente o templo e as 



 166 

comunidades, mas é todo o seu território e o todo desse território. Conhecimento e atuação na 

realidade é mais do que um simples levantamento de dados, é ter contato com a situação onde 

se vive e atua, olhando a fundo a situação concreta e real. Esse procedimento leva a 

diagnosticar fatores que interfiram positiva ou negativamente sobre a comunidade e 

possibilita também a todos se conhecerem e deixarem-se conhecer pelas pessoas que ali 

residem.  

 

Percebe-se na atualidade que o acento sobre os problemas reais da humanidade, na 

dimensão do testemunho, da pobreza, das doenças, da vida comunitária e das injustiças tem 

sido força de atração e de conversão. Com base nessa linha, se aprimora o discipulado 

missionário (cf. LIBANIO, 2008, p. 29). Os temas e conteúdos a serem aplicados nas missões 

populares e motivação para permanência dos grupos, depois CEBs, precisam ser cadentes na 

sociedade e integrem fé e vida. Como foi dito, não podem ter mais aquela forte conotação 

sacramental ou doutrinal, sim preocupar-se em propor um novo estilo de vida, uma nova 

catolicidade, baseada na justiça, no amor, vivencia comum, partilha, ecologia, pertença, 

perdão, oração, cuido do outro, etc. É importante pensar em temas sobre: dimensão de Reino 

de Deus, discipulado, importância e necessidade em ser comunidade, fé como necessidade 

humana, encontro com Jesus como base da fé, compromisso e responsabilidade para com a 

Igreja e com a sociedade. Subsídios que levem à vislumbrar os sinais do Reino que se anuncia 

e não podem ter um conteúdo homogêneo, pois sempre estão em realidades diferentes, até 

mesmo dentro de uma mesma Igreja Local. Conteúdo homogêneo pode ajudar uma realidade 

e não falar absolutamente nada para outra, comprometendo a caminhada da missão e 

formação das comunidades pelos grupos. Jovens e crianças precisam ser levados em conta, 

pois são sujeitos importantes na evangelização e em qualquer missão. É um preocupar-se com 

a evangelização efetiva das pessoas, comunidades e sociedade. 

 

Todo esse processo também precisa contar com um suporte humano e ministerial que 

acolha e o leve adiante. É por uma nova mentalidade que acontecerá a reestruturação, caso 

contrário, colocar-se-á “vinho novo em odres velhos”. A mentalidade eclesial não pode ser a 

mesma de séculos passados, precisa rever seus parâmetros. A missão, numa realidade de 

mudanças constantes e rápidas, exige profetismo, testemunho religioso, comunitário e 

trabalho em conjunto. A missão só acontece unida ao todo, por isso, tudo precisa ser refletido 

e construído com a Igreja Local. Não se pode esquecer que “as estruturas eclesiais serão 



 167 

evangelizadoras se elas se voltarem ao seu objetivo: evangelização” (CALIMAN, 2007, p. 

39). 

A Eucaristia é alimento substancial dos discípulos missionários (cf. DAp 26). 

Comunidades cristãs católicas não podem deixar de lado a Eucaristia, como elemento 

referencial e vivencial da Igreja em comunidade: “A Igreja vive da Eucaristia. Tal verdade 

não exprime apenas uma experiência diária de fé, mas contém em síntese o próprio núcleo do 

mistério da Igreja” (EE 1). A Eucaristia é o lugar privilegiado do encontro do discípulo com 

Jesus Cristo, que pode acontecer diariamente como fonte iluminadora e impulsora da ação 

missionária; nela se fortalece a comunidade dos discípulos e é para a Paróquia uma escola de 

vida cristã (cf. DAp 175; 251). Seria um grande “pecado” assumir comunidades de fé sem 

pensar em comunidades eucarísticas. Se há falta de ministros, então será preciso também 

repensar os ministérios. Se há grupos ambientais de Igrejas não católicas, podem refletir sobre 

a Eucaristia, mas também podem viver a celebração na comunhão da Palavra. 

 

Há párocos muito capazes, mas nem todos conseguem iniciar esse processo, às vezes 

porque são sozinhos, cheios de trabalho ou não tem experiência e possibilidades para isso. 

Nesse ponto, as Missões Populares Redentoristas, pelo anúncio querigmático e seu método, 

convocam pessoas na paróquia e fora dela para uma repartida. É ferramenta evangelizadora e 

ajuda na retomada da motivação, de reestruturar e vivência da fé, sendo ponto de partida de 

renovação para a paróquia e para o mundo. 

 

Enfim, toda essa pesquisa amenizou a angústia relatada na introdução, ensinou que é 

preciso olhar o passado para não perder de vista as experiências. Passado e experiências são 

bases para edificar o novo a partir do presente e remetem ao trabalho de fazer acontecer de 

fato a missionariedade da paróquia. As boas ideias não nascem por acaso, mas vem das 

experiências e do contato com a realidade, que traz perspectivas para empreender novos 

processos e aprimorar a ação missionária eclesial, seja ela na paróquia, na missão popular e 

em todos os outros elementos que compõe a Igreja. 

  

 

 



 168 

REFERÊNCIAS 
 
 
 
BÍBLIA de Jerusalém.  Coordenação  da  edição  em  língua   portuguesa  de Gilberto da  

     Silva Gorgulho, et. al. 7. ed. São Paulo: Paulus, 1995. 

 
 
1 FONTES DO MAGISTÉRIO 
 
 
APARECIDA. Documento de Aparecida: Texto conclusivo  da V  Conferência   Geral  do   

     Episcopado Latino-americano e do Caribe 13-31 de  maio de  2007. 10. ed.  São Paulo:  

     Paulinas; Paulus. Brasília: CNBB, 2007. 

 

BENTO XV. Maximum Illud (1919). In: MARIN, Darci L. (Ed.). Documentos de Pio X e de  

     Bento XV (1903-1922). São Paulo: Paulus, 2002. (Coleção Documentos da Igreja 7). 

 

CATECISMO da Igreja Católica. São Paulo: Loyola, 1993. 

 

CONCÍLIO VATICANO II.   Ad  Gentes  (1965).   In:  Compêndio  Vaticano  II:  

     Constituições decretos e declarações. 4. ed. Petrópolis: Vozes, 1969. 

 

CONCÍLIO VATICANO II.  Apostolicam Actuositatem  (1965). In: Compêndio  

    Vaticano II: Constituições decretos e declarações. 4. ed. Petrópolis: Vozes, 1969. 

 

CONCÍLIO VATICANO II. Christus Dominus (1965). In: Compêndio Vaticano II:  

     Constituições decretos e declarações. 4. ed. Petrópolis: Vozes, 1969. 

 

CONCÍLIO VATICANO II. Dei Verbum (1965). In: Compêndio Vaticano II:  

     Constituições decretos e declarações. 4. ed. Petrópolis: Vozes, 1969. 

 

CONCÍLIO VATICANO II. Gaudium et Spes (1965). In: Compêndio Vaticano II:  

     Constituições decretos e declarações. 4. ed. Petrópolis: Vozes, 1969. 

 

CONCÍLIO VATICANO II. Lumen Gentium (1964). In: Compêndio Vaticano II:  

     Constituições decretos e declarações. 4. ed. Petrópolis: Vozes, 1969. 

 

CONFERENCIA NACIONAL DOS BISPOS DO BRASIL. Diretrizes gerais da ação  

     evangelizadora da Igreja no  Brasil: 2008-2010. São Paulo: Paulinas, 2008.  (Coleção  

     Documentos da CNBB 87). 

 

CONFERÊNCIA NACIONAL DOS BISPOS DO BRASIL. Igreja, comunidade de   

      comunidades: experiências e avanços, CNBB, Brasília, 2009. 

 

CONFERENCIA NACIONAL DOS BISPOS DO BRASIL. Memória, Projeto, seguimento:  

     Missões populares da Igreja no Brasil. Brasília: CNBB, 2007. 

 

CONFERENCIA NACIONAL DOS  BISPOS  DO BRASIL.  Mensagem ao  povo  de  Deus 

     sobre as comunidades  eclesiais de base. Brasília:  CNBB,  2010.  (Coleção  Documentos  



 169 

     da CNBB 92). 

 

CONFERENCIA  NACIONAL  DOS  BISPOS  DO BRASIL. Plano  de Emergência para a  

      Igreja do Brasil. 2. ed. São Paulo: Paulinas, 2004. (Coleção Documentos da CNBB 76). 

 

CONFERENCIA  NACIONAL  DOS  BISPOS  DO  BRASIL. Plano Pastoral de  Conjunto  

     1966-1970. Disponível em: <http://www.cnbb.org.br/ site/component/docman/doc_view/  

     140-77-plano-de-pastoral-de conjunto-1966-1970>. Acesso em: 24 fev. 2010. 

 

GREGÓRIO XVI.  Probe-Nostis  (1840).  Disponível  em: <http://www.ewtn.com / library / 

     encyc/g16probe.htm>. Acesso em: 10 nov. 2009. 

 

JOÃO PAULO II. Christifideles laici: sobre vocação e missão dos leigos na Igreja do mundo.  

    São Paulo: Loyola, 1989. 

 

JOÃO PAULO II. Ecclesia de Eucharistia (2003). 5. ed. São Paulo: Paulinas, 2003. 

 

JOÃO PAULO II. Ecclesia in America (1999). São Paulo: Paulus, 1999. 

 

JOÃO PAULO II. Redemptoris Missio (1990). Brasília: CNBB; POM, 1991. 

 

JOÃO PAULO II. Slavorum Apostoli (1985). Disponível em: <http://www.vatican.va/ holy  

    _father/john_paul_ii/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_19850602_slavorum-apostoli_  

   po.html>. Acesso em: 15 nov. 2009. 

 

JOÃO XXIII.  Princeps  Pastorum  (1959).  Disponível em:  <http://www.vatican.va/holy_  

    father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_jxxiii_enc_28111959_princeps_po.html>.   

    Acesso em: 10 nov. 2009. 

 

LEÃO XIII. Catholicae  Eccleisiae (1890).  In: BAZAGLIA,  Paulo  (Ed.).  Documentos de  

      Leão XIII (1878-1903). São Paulo: Paulus, 2005. (Coleção Documentos da Igreja 12). 

 

LEÃO XIII. Sancta  Dei  Civitas (1880).  In:  BAZAGLIA,  Paulo  (Ed.).   Documentos   de  

      Leão XIII (1878-1903).  São Paulo: Paulus, 2005. (Coleção Documentos da Igreja 12). 
 

MEDELLIN. Documento de Medellin (1968). In: CONSELHO  EPISCOPAL   LATINO- 

      AMERICANO. Documentos do Celam: conclusões das Conferências do Rio de Janeiro,  

     Medellin, Puebla, Santo Domingo. São Paulo: Paulus, 2005. (Clássicos de Bolso). 

 

PAULO VI. Evangeli Nuntiandi (1975). Disponível em: <http://www.vatican.va/holy_  

     father/paul_vi/apost_exhortations/documents/hf_pvi_exh_19751208_evangeliinuntiandi  

    _po.html>. Acesso em: 12 mai. 2010. 

 
PIO IX. Quanto Conficiamur (1863). Disponível em: <http://www.statveritas.com.ar/Magist  

    erio de la Iglesia/Magisterio de los Papas/Magisterio de Pio IX/Quanto Conficiamur.htm >.  

    Acesso em: 10 jun. 2010. 

 

PIO XI. Rerum Ecclesiae (1926).  In:  BAZAGLIA,  Paulo  (Ed.).  Documentos  de  Pio  XI  

    (1922-1939). São Paulo: Paulus, 2005. (Coleção Documentos da Igreja 9). 

 



 170 

PIO XII. Evangelii Praecones (1951). Disponível em: <http://www.vatican.va/holy_father  

    /pius_xii/encyclicals/documents/hf_pxii_enc_02061951_evangeliipraecones_po.html>. 

    Acesso em: 10 nov. 2009. 

 

PIO XII. Fidei Donum (1957). Disponível em: <http://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/  

    encyclicals/documents/hf_pxii_enc_21041957_fidei-donum_po.html>. Acesso em 11 nov.  

    2009. 

 

PIO XII. Saeculum Exeunte Octavo (1940). Disponível em: <http://www.vatican.va/holy_  

    father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_pxii_enc_13061940_saeculo-exeunteoctavo_po.  

    html>. Acesso em: 10 nov. 2009. 

 

PUEBLA. Documento de Puebla (1979). In: CONSELHO  EPISCOPAL   LATINO- 

      AMERICANO. Documentos do Celam: conclusões das Conferências do Rio de Janeiro,  

     Medellin, Puebla, Santo Domingo. São Paulo: Paulus, 2005. (Clássicos de Bolso). 

 

SANTO DOMINGO. Documento de Santo Domingo (1992). In: CONSELHO EPISCOPAL  

     LATINO-AMERICANO. Documentos do Celam: conclusões das Conferências do Rio de  

     Janeiro, Medellin, Puebla, Santo Domingo. São Paulo: Paulus, 2005. (Clássicos de Bolso). 

 

 
2 ECLESIOLOGIA 
 
 
2.1 LIVROS 
 
 
ALMEIDA, Antonio José de. O ministério dos presbíteros-epíscopos na Igreja do Novo  

     Testamento. São Paulo: Paulus, 2001. (Coleção Comunidade e Missão). 

 

ALMEIDA, Antonio José de. Paróquia, Comunidades e Pastoral Urbana . São Paulo: 

     Paulinas, 2009. (Coleção Ecclesia 21). 

 

ALMEIDA, Antonio José de. Sois um em Cristo Jesus. São Paulo: Paulinas; Valencia, ESP:  

     Siquem, 2004. (Coleção Livros Básicos de Teologia 8.1). 

 

AMERINDIA (Org.). Sinais de esperança: reflexão em torno dos temas da Conferência de 

       Aparecida. São Paulo: Paulinas, 2007. (Coleção Sinais dos Tempos). 

 

ANDRADE, Djalma Rodrigues de. Reinventar a Paróquia? Sonhar em tempos de  

     incertezas. São Paulo: Loyola, 2006. 

 

BOFF, Leonardo. Eclesiogênese:  as comunidades  eclesiais  de base  reinventam a  Igreja.  

     Petrópolis: Vozes, 1977. 

 

BRIGHENTI, Agenor. A Igreja do Futuro e o Futuro da Igreja:  perspectivas de  

     evangelização na aurora do novo milênio. São Paulo: Paulus, 2007. 

 

BRIGHENTI, Agenor. A Igreja perplexa: a novas perguntas, novas respostas. São Paulo:  

     Paulinas, 2004. (Coleção Soter São Paulo). 



 171 

 

BRIGHENTI, Agenor; CARRANZA, Brenda. Igreja Particular, Movimentos Eclesiais e 

     Novas Comunidades. Brasília: CNBB, 2009. (Coleção Subsídios Doutrinais 3). 

 

FAUS, José Ignacio Gonzáles. “Nenhum bispo imposto” (S. Celestino, papa): As eleições  

     episcopais na história da Igreja. São Paulo: Paulus, 1992. (Coleção Libertação e Teologia). 

 

LIBANIO, João Batista. Qual o futuro do cristianismo?  2. ed . São Paulo:  Paulus,  2008.  

    (Coleção Temas da Atualidade). 

 

MAINWARING, Scott. A Igreja da Neocristandade, 1916-1955. São Paulo: Brasiliense, 1985. 

  

 
2.2 ARTIGOS 
 
 
COMBLIN, José. A paróquia ontem, hoje e amanhã. In: GREGORY, Pe. Affonso Felippe  

      (Org.). A paróquia ontem, hoje e amanhã. Petrópolis: Vozes, 1967. (Coleção Ceris 6). 

 
COMBLIN, José. As grandes incertezas na Igreja atual. In: Revista Eclesiástica Brasileira.  

     Petrópolis, v. 67, n. 265, p. 36-58, jan./fev./mar. 2007. 

 

COMBLIN, José. As sete palavras-chave do  Concílio Vaticano II.  In: LORSCHEIDER,  

      Aloísio  et  al.  Vaticano  II:  40  anos  depois.  São  Paulo:  Paulus,  2005.  (Coleção   

      Comunidade e Missão). 

 

COMBLIN, José. O projeto de Aparecida. In: Vida Pastoral. São Paulo, ano 49, n. 259, p. 3- 

     10, Jan./fev. 2008. 

 

GOETH, Ernest. A Igreja  Particular  à  luz  da  análise sócio-religiosa. In: LIBANIO, João  

     Batista et  al. Igreja  Particular:  VI  Semana  de  reflexão  teológica. São  Paulo:  Loyola, 1974. 

 

LIBANIO, João Batista. A Igreja na cidade. In: Perspectiva Teológica. Belo Horizonte, v.  

    28, n. 74, p.11-43, jan./abr., 1996. 

 

LIBANIO, João Batista. Concílio Vaticano II: os anos que se seguiram. In: LORSCHEIDER,  

    Aloísio et al. Vaticano II: 40 anos depois. São Paulo: Paulus, 2005. (Coleção Comunidade  

    e Missão). 

 

LIBANIO, J. B. Elaboração do conceito de Igreja Particular. In: LIBANIO, João Batista et al.  

   Igreja Particular: VI Semana de reflexão teológica. São Paulo: Loyola, 1974. 

 

OLIVEIRA, Pedro A. Ribeiro de. Catolicismo popular e romanização do catolicismo  

     brasileiro. In: Revista Eclesiástica Brasileira. Petrópolis, v. 36, n. 141, p. 131-141, mar.   

    1976. 

 
 
3 MISSIOLOGIA 
 
 



 172 

3.1 LIVROS 
 
 

BERTONE, Tarcisio. Discurso do Cardeal Tarcisio Bertone por ocasião do Congresso      

Internacional sobre “cristianismo e secularização, 2007. Disponível em:  <http://www.   

vatican.va/roman_curia/secretariat_state/cardbertone/2007/documents/rcsegst_20070529_u

niversita-europea_po. html>. Acesso em: 25 jul. 2010. 

 

BOSCH, David J. Missão Transformadora: mudanças de paradigma na teologia da missão.    

     Tradução de Geraldo Korndörfer; Luis M. Sander. 2. ed. São Leopoldo: EST; Sinodal, 2002. 

 

COMBLIN, José. Os desafios da cidade no século XXI. 2. ed. Paulus, São Paulo, 2003. 

 

COMBLIN, José. Teologia da Missão. 2. ed. Petrópolis: Vozes, 1973. 

 

CONGREGAÇÃO DO SANTÍSSIMO REDENTOR. Constituições e Estatutos da  

     Congregação do Santíssimo Redentor. Aparecida: Santuário, 2004. 

 

MICHONNEAU, Georges. Paróquia,  Comunidade Missionária:  conclusão de  cinco  anos  

     de experiência. Rio de Janeiro: Agir, 1961. 

 

MOSCONI, Luis. Santas Missões Populares: uma experiência de evangelização voltada para  

      o povo, 19. ed. São Paulo: Paulinas, 2008. 

 

REDENTORISTAS, Missionários. Missões Redentoristas: objetivo, conteúdo e metodologia.  

    Aparecida: Santuário, 2006. 

 

SUESS, Paulo. Introdução à Teologia da Missão: convocar e enviar: servos e testemunhas  

     do Reino. Petrópolis: Vozes, 2007. (Coleção Iniciação à Teologia). 

 
 
3.2 ARTIGOS 
 
 
CALIMAN, Cleto. Evangelizar em mundo plural: paróquias evangelizadoras. In: Horizonte.  

     Belo Horizonte, v. 5, n. 10, p. 32-42, jun. 2007. 

 

CODINA, Victor. A missão como renovação eclesial. In: BRIGHENTI, Agenor; HERMANO,  

     Rosario (Org.). A missão em debate: provocações à luz de Aparecida. São Paulo:  

     Paulinas, 2010. (Coleção Ecclesia 21). 

 

COMBLIN, José. Atualidade da Teologia da missão. In:  Revista  Eclesiástica Brasileira.  

     Petrópolis, v. 32, n. 128, p. 796-825, dez. 1972.  

 

SILVA, Pe. José Ulysses. O Documento de Aparecida e os Redentoristas. São Paulo: texto  

    avulso, 2009. 

 

SUESS, Paulo. A missão da  Igreja: lembrar  o  Reino, zelar  pela  vida.  In:  BRIGHENTI,  

     Agenor; HERMANO, Rosario (Org.). A Missão em Debate: provocações à luz de   

    Aparecida. São Paulo: Paulinas, 2010. (Coleção Ecclesia 21). 



 173 

 
 
 
 
4 PASTORAL 
 
 
4.1 LIVROS 
 
 
BALBINOT, Rodinei; BENINCÁ, Elli. Metodologia Pastoral: mística do discípulo  

     missionário. São Paulo: Paulinas, 2009. (Coleção Pastoral). 

 

BRIGHENTI, Agenor. A Pastoral dá o que pensar: à inteligência da prática transformadora  

     da fé. São Paulo: Paulinas; Valência; ESP: Siquem, 2006. (Coleção  Livros  Básicos  de  

     Teologia 15). 

 

DELLA GIUSTINA, Elias. A  Paróquia  renovada:  participação  do  Conselho  de  Pastoral  

     Paroquial. São Paulo: Paulinas, 1986. (Coleção Pastoral e Comunidade 5). 

 

DILLENSCHNEIDER,  Clément. A Paróquia  e  seu vigário  no mistério da  Igreja.  São  

    Paulo: Paulinas, 1968. 

 

FUENTES, Salvador Valadez. Espiritualidade Pastoral: como superar uma pastoral  “sem  

     alma”? Tradução de Cristina Paixão Lopes. São Paulo: Paulinas, 2008. (Coleção Pastoral). 

 

LIBANIO, João Batista. O que é pastoral. São Paulo: Brasiliense, 1982.  (Coleção  Primeiros 

    Passos 69). 

 

SARTORI, L. M. Igreja particular e pastoral ambiental. Petrópolis: Vozes, 1973. 

 

GIDDENS, Anthony. Modernidade e Identidade. Rio de Janeiro: Zahar, 2002. 

 
 
4.2 ARTIGOS 
 
 
BRATTI, Paulo. O futuro da paróquia urbana. In: Revista Eclesiástica Brasileira. Petrópolis,  

     v. 36, n. 143, p. 655-659, set. 1976. 

 

CARVALHO, José Jorge de. Tendências religiosas no Brasil contemporâneo. In:   

      CONFERENCIA NACIONAL DOS BISPOS DO BRASIL. A Igreja católica diante do  

      pluralismo religioso III. São Paulo: Paulus, 1994. (Coleção Estudos da CNBB 71). 

 

GODOY, Manoel. Paróquias renovadas à luz de Aparecida. In:  Vida Pastoral.  São Paulo, v.  

      49. n. 261, p. 12-19, jul./ago.  2008. 

 

LIBANIO, João Batista. Formação  dos  discípulos missionários.  In: Vida  Pastoral.  São  

    Paulo, v. 49, n. 261, p. 25-31, jul./ago. 2008. 

 



 174 

MEDEIROS, Rosa Maria Vieira. Território, espaço  de  identidade. In: SAQUET,  Marcos  

      Aurélio; SPOSITO,  Eliseu  Savério  (Org.). Territórios  e  territorialidades:  teorias,  

      processo e conflitos. São Paulo: Expressão Popular, 2009. 

 

SPOSITO, Maria Encarnação Beltrão. Loteamentos fechados em cidade médias paulistas. In:  

    SPOSITO,  Eliseu  Savério;  SPOSITO,  Maria  Encarnação Beltrão;  SOBARZO, Oscar. 

    Cidades Médias: produção do espaço urbano e regional. São Paulo: Expressão  Popular,  

    2006. 

 
 
5 HISTÓRIA 
  
 
5.1 LIVROS 
 
 

AMARANTE, Alfonso Vincenzo. Evolutione e definizione del metodo missionario  

      redentorista (1732-1764). Materdomini: Copiosa Redemptio, 2003. 

 
AZZI, Riolando.  A Igreja Católica  na  formação  da  Sociedade  brasileira.  Aparecida:  

     Santuário, 2008. 

 

ANTONIAZZI, Alberto.  Por que o panorama religioso no Brasil mudou tanto? 3. ed. São  

      Paulo: Paulus, 2006. 

 

BERMAN, Harold J. Direito e revolução: a formação da tradição jurídica ocidental. Tradução  

     de Eduardo Takemi Kataoka. São Leopoldo: Unisinos, 2006. (Coleção Díke). 

 

CECHINATO, Luiz. Os vinte séculos de caminhada da Igreja: principais acontecimentos  

     da cristandade, desde os tempos de Jesus até João Paulo II. 5. ed. Petrópolis: Vozes, 2003. 

 

CENTRO DE ESTATÍSTICAS RELIGIOSAS E INVESTIGAÇÕES SOCIAIS.  Anuário  

     Católico do Brasil 2003. Rio de Janeiro: CERIS, 2003. 

 

CHIOVARO, Francesco. História de la Congregação del Santíssimo Redentor. Santa  Fé  

     de Bogotá: Scala, 1995. 

 

COMBLIN, José. Teologia da cidade. São Paulo: Paulinas, 1991. (Coleção Teologia Hoje).  

 

DANIELOU, Jean; MARROU, Henri. Nova história da Igreja: dos primórdios a São  

     Gregório Magno. 3. ed. Petrópolis: Vozes, 1984. 

 

DOMEZI, Maria Cecília. A paróquia  desafiada a  ser comunidade de  comunidades.  In:  

      TORRES-LONDOÑO, Fernando (Org.).  Paróquia  e  comunidade  no  Brasil:  

     perspectiva histórica. São Paulo: Paulus, 1997. 
 

DUSSEL, Enrique. Teologia da  Libertação: Um panorama de  seu  desenvolvimento.  

      Petrópolis: Vozes, 1999. 

 

GIBELLINI, Rosino. A teologia do século XX. 2. ed. São Paulo, Loyola, 2002. 



 175 

 

HOORNAERT, Eduardo et al. História da Igreja no Brasil: ensaio de interpretação a partir  

     do povo, primeira época. Petrópolis: Vozes, 1977. (Tomo 2). 

 

IRVIN, Dale T.; SUNQUIST, Scott W. História do Movimento cristão mundial:  volume  I:  do 

     Cristianismo primitivo a 1453. Tradução de José Raimundo Vidigal. São Paulo: Paulus, 2004. 

 

LAFONT, Gislain. História Teológica da Igreja católica: itinerário e formas da teologia.  São  

     Paulo: Paulinas, 2000. (Coleção Pensamento Teológico). 

 

LE GOFF, Jacques. As raízes medievais da Europa.  Tradução  de  Jaime  A.  Clasen. 2. ed.  

     Petrópolis: Vozes, 2007. 

 

LINDERBERG, Carter. Uma breve história do cristianismo. São Paulo: Loyola, 2008. 

 

MARTINA, Giacomo. História da Igreja: de Lutero aos nossos dias III - a era do  

      liberalismo. Tradução de Orlando Soares Moreira. São Paulo: Loyola, 1996. 

 

MEEKS, Wayne A.  Os primeiros  cristãos  urbanos: o  mundo  social  do apóstolo Paulo.    

      Tradução de I. F. L. Ferreira. São Paulo: Paulinas, 1992. (Coleção Bíblia e Sociologia). 

 

MONDINI, Danilo. História da Igreja na antiguidade. São Paulo: Loyola, 2001. 

 

NEUNHAEUSER, Burkhard. História da liturgia através das épocas culturais. São Paulo:  

     Loyola, 2007. 

 

PIERINI, Franco. A Idade Média: cubrgihentirso de história da Igreja II. São Paulo: Paulus,    

     1998.  

 

RAHNER, Karl. Encyclopedia of theology: de concise sacramentum  mundi. New York: The  

     Seabury press, 1975. 

 

STRAGLIOTTO,  Pe. Orestes João. Perspectivas Pastorais: é possível recuperar paróquia?  

     In: TORRES-LONDOÑO, Fernando (Org.).  Paróquia  e  comunidade  no  Brasil:  

    perspectiva histórica. São Paulo: Paulus, 1997. 
 

TEIXEIRA, Faustino Luiz Couto. A gênese das CEBs no Brasil: elementos explicativos. São  

     Paulo: Paulinas, 1988. 

 

TORRES-LONDOÑO, Fernando (Org.).  Paróquia  e  comunidade  no  Brasil:   

     perspectiva histórica. São Paulo: Paulus, 1997. 

  

WERNET, Austin, Os redentoristas no Brasil. Aparecida: Santuário, 1995. 

 

ZAGHENI, Guido. A Idade contemporânea: curso de história da  Igreja  IV.  São  Paulo:  

     Paulus, 1999. 

 

 
5.2 ARTIGOS 
 



 176 

 
AZZI, Riolando. Elementos para a história do catolicismo popular.  In:  Revista Eclesiástica  

    Brasileira. Petrópolis, v. 36, n. 141, p. 95-130, mar. 1976. 

 

AZZI, Riolando. O Concílio Vaticano II no contexto da Igreja e mundo: uma perspectiva  

     histórica. In: Revista Eclesiástica Brasileira. Petrópolis, v. 66, n. 262, p. 337-369, abr.  

    2006. 

 

 

 

  


