
  

 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DO PARANÁ 

ESCOLA MEDICINA E CIÊNCIAS DA VIDA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM BIOÉTICA 

 

  

ADRIANA OLIVEIRA ANDRADE BATISTELLA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EMPATIA E HOSPITALIDADE MÉDICA: UMA REFLEXÃO SOBRE 

HUMANIZAÇÃO DA ASSISTÊNCIA EM SAÚDE À LUZ DA BIOÉTICA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LONDRINA 

2022



 
 

 

ADRIANA OLIVEIRA ANDRADE BATISTELLA 

 

 

 

 

 

 

 

 

EMPATIA E HOSPITALIDADE MÉDICA: UMA REFLEXÃO SOBRE 

HUMANIZAÇÃO DA ASSISTÊNCIA EM SAÚDE À LUZ DA BIOÉTICA 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de 

Pós-Graduação em Bioética, Área de 

concentração: Bioética Clínica, 

Humanização e Cuidados Paliativos, da 

Escola de Medicina e Ciências da Vida, da 

Pontifícia Universidade Católica do Paraná, 

como requisito parcial à obtenção do título 

de mestre em Bioética.  

 

Orientadora: Prof.ª Dr.ª Carla Corradi Perini 

 

 

 

 
 

 

LONDRINA 

2022 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Dados da Catalogação na Publicação 

Pontifícia Universidade Católica do Paraná 
Sistema Integrado de Bibliotecas – SIBI/PUCPR 

Biblioteca Central 
Luci Eduarda Wielganczuk – CRB 9/1118 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

  
 Batistella, Adriana Oliveira Andrade 

B333e Empatia e hospitalidade médica : uma reflexão sobre humanização da  
2022 assistência em saúde à luz da bioética / Adriana Oliveira Andrade Batistella ; 
 orientadora: Carla Corradi Perini. – 2022. 

        85 f. : il. ; 30 cm 

  

      Dissertação (mestrado) – Pontifícia Universidade Católica do Paraná,  

 Londrina, 2022 

  Bibliografia: f. 68-74 

  

      1. Bioética. 2. Acolhimento nos serviços de saúde. 3. Humanização nos 

 serviços de saúde. 3. Empatia. 4. Medicina. I. Perini, Carla Corradi. II. Pontifícia 

 Universidade Católica do Paraná. Programa de Pós-Graduação em Bioética. 

 III. Título. 

  

                                                                                CDD 20. ed. – 174.9574 

  



 
 

 

  

 

 

 



 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho ao meu maior 

incentivador, meu esposo Hélio, e aos 

meus filhos, Victor e Leonardo, pela 

compreensão e apoio.  

 

 



 
 

 

AGRADECIMENTOS 

 

A Deus, por todas as minhas conquistas. 

 

À minha orientadora, Prof.ª Dr.ª Carla Corradi Perini, a quem não tenho palavras 

para agradecer, tamanha é a importância na realização desta dissertação de 

mestrado.  

 

Estendo meus agradecimentos ao Prof. Dr. Waldir de Souza, pelas importantes 

contribuições durante a avaliação do PDM, por aceitar compor a comissão 

examinadora. 

 

Ao Prof. Dr. Elcio Luiz Bonamigo, por aceitar o convite de também compor a 

comissão examinadora e pelas observações pertinentes. 

 

A minha família, que sempre me apoiou.  

 

Aos amigos que me incentivaram a continuar e aos colegas de profissão, que 

forneceram as informações necessárias à pesquisa. 

 

À Universidade, ao corpo docente do Programa de Pós-Graduação em Bioética 

(PPGB), à direção e à administração, pelas oportunidades que me foram oferecidas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                       “Mais coração nas mãos, irmãos!”  

Camilo de Lellis  



 
 

 

RESUMO 

 
 
No contexto da assistência em saúde, a empatia tem sido associada a uma série de 
resultados benéficos, como diagnóstico e tratamento mais precisos, maior satisfação 
e engajamento de pacientes nos tratamentos, menos reclamações e ações judiciais, 
além de níveis mais baixos de esgotamento e estresse entre profissionais da 
medicina. No entanto, diversos estudos que analisam o nível de empatia durante a 
formação médica evidenciam sua diminuição no decorrer da graduação, fato este, que 
reflete negativamente sobre a humanização do cuidado. Assim, o objetivo geral desta 
dissertação foi analisar quais fatores podem influenciar o nível de empatia de 
profissionais da medicina e como isso pode estar relacionado à estimativa dos valores 
éticos da profissão. Especificamente, pretendeu-se verificar se os fatores 
sociodemográficos escolhidos influenciavam no nível de empatia, bem como na 
estimativa de valores éticos relacionados à hospitalidade de profissionais da medicina 
e; verificar se a empatia se relacionava à hospitalidade. Para tanto realizou-se um 
estudo de caráter observacional, transversal, descritivo e analítico, aprovado pelo 
Comitê de Ética em Pesquisa da Pontifícia Universidade Católica do Paraná. 
Participaram 143 profissionais da medicina brasileiros, que responderam a uma 
pesquisa on-line contendo duas escalas, a Escala Multidimensional de Reatividade 
Interpessoal (escala de empatia) e a Escala Axiológica de Hospitalidade (constituída 
dos valores éticos relacionados à prática profissional). A análise dos dados foi 
realizada com o programa SPSS. Dentre os achados principais, observou-se 
correlação significativa entre as dimensões de Empatia e Hospitalidade, exceto pela 
dimensão de Qualidade, a qual se correlacionou apenas com a dimensão de 
Consideração empática. Quanto à influência dos fatores sociodemográficos, 
participantes do sexo feminino apresentaram maiores escores em todas as dimensões 
de empatia, exceto na Tomada de perspectiva, enquanto na escala de hospitalidade 
apenas a dimensão Cuidado Pessoal foi mais pontuada por mulheres. Ter vivenciado 
experiências estressantes no último ano e atuar na pediatria, influenciaram 
significativamente nas dimensões de Consideração Empática e de Angústia pessoal, 
respectivamente. Infere-se, portanto, que as mulheres tendem a pensar moralmente 
em termos de conexão com os outros (relacionamentos) e em termos de se preocupar 
(responsabilidade por) com quem estão conectadas (empatia); homens tendem a 
pensar mais em termos de princípios gerais de justiça e direitos individuais (ou 
autonomia individual). Além de que a experiência própria de sofrimento produz uma 
resposta empática frente à dor do outro. Conclui-se que a empatia se correlacionou 
com a hospitalidade. Fatores sociodemográficos como sexo, área de atuação, e 
vivência de fatores estressantes podem interferir no nível de empatia e de 
hospitalidade. Espera-se que esta pesquisa traga novos olhares para as questões 
éticas da humanização do cuidado. 
 
 
Palavra-chave: Humanização da assistência; Empatia: Acolhimento; Bioética; 
Medicina 
 

      
 
 



 
 

 

ABSTRACT 
 

 
In the context of healthcare, empathy has been associated with a series of beneficial 
results, such as more precise diagnosis and treatment, higher satisfaction rates and 
treatment adherence, less complaints and legal actions, and lower levels of burnout 
and stress among physicians. Nevertheless, a significative number of studies 
analyzing the level of empathy during medical formation have shown a decrease on its 
levels, which reflects negatively on the humanization of care. This study aims to 
analyze which factors could influence the level of empathy amongst physicians and 
how it relates to the estimative of the medical professionals’ ethical values. Specifically, 
it was intended to verify if empathy was related to hospitality, and if the chosen 
sociodemographic factors influenced its levels, as well as the estimative of ethical 
values related to the physicians’ hospitality. Methods: this is an observational study, 
transversal, descriptive and analytic, approved by Pontifical Catholic University of 
Paraná Ethics Committee, involving 143 Brazilian medical professionals, that 
answered an on-line survey containing two scales, the Interpersonal Reactivity Index 
(empathy scale) and the Hospitality Axiological Scale (consisting of ethical values 
related to professional practice). The data analysis was conducted using the software 
SPSS. A significative correlation between the dimensions of Empathy and Hospitality 
was observed, except for the subscale of Quality, which correlated only with the 
subscale of Empathic concern. Regarding the sociodemographic factors’ influence, 
female participants had higher scores on all subscales of empathy, except for 
Perspective taking, whereas on the hospitality scale, female participants had higher 
scores only on the Personal care subscale. Experiencing stressful situations on the 
past few years and working as a pediatrician have significatively influenced me on the 
subscales of Empathic concern and Personal distress, respectively. It is suggested, 
therefore, women are prone to think morally in terms of connecting to others 
(relationships) and in terms of worrying (responsibility) about who they are connected 
to (empathy). Men tend to think more in terms of general principles of justice and 
individual rights (or individual autonomy). Moreover, it is possible to infer that a painful 
experience generates an empathic reaction while facing others’ pain. It is concluded 
that empathy has correlated with hospitality. Sociodemographic factors like gender, 
medical field, and experiencing stressful situations can influence the levels of empathy 
and hospitality. Hopes are that this research will promote new perspectives towards 
the humanization of care ethical dilemmas. 
 
 
Keywords: Humanization of care; Empathy; Hospitality; Bioethics; Medicine. 
 

  



 
 

 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 
 

 

Quadro 1 - Diferenças entre ética do cuidado e ética de justiça............................... 29 

Quadro 2 - Interpretação da estimativa dos valores éticos para prática profissional 

associado as dimensões de hospitalidade.................................................................48 

 

 

 

 

 

  



 
 

 

LISTA DE TABELAS 

 

 

Tabela 1 - Características gerais de 143 profissionais da medicina participantes da 

pesquisa, Brasil, 2020.................................................................................................50 

Tabela 2 - Escores de Empatia Total e suas dimensões a partir da aplicação da Escala 

de Empatia em profissionais da medicina, Brasil, 2020..............................................51 

Tabela 3 - Correlação entre os escores de Empatia Total e suas dimensões a partir 

da aplicação da Escala de Empatia em 143 profissionais da medicina, Brasil, 

2020............................................................................................................................51 

Tabela 4 - Comparação dos escores de Empatia Total e suas dimensões entre sexo 

feminino e masculino, a partir da aplicação da Escala de Empatia em profissionais da 

medicina, Brasil,2020.................................................................................................52 

Tabela 5 – Comparação dos escores de Empatia Total e suas dimensões entre 

profissionais da medicina com alguma ou nenhuma formação em valores, a partir da 

aplicação da Escala de Empatia, Brasil, 2020 ...........................................................52  

Tabela 6 – Comparação dos escores de Empatia Total e suas dimensões entre 

profissionais da medicina com alguma ou nenhuma vivência de situação dolorosa ou 

estressante no último ano, a partir da aplicação da Escala de Empatia, Brasil, 2020 

....................................................................................................................................53  

Tabela 7– Escores de Hospitalidade Total e suas dimensões a partir da aplicação da 

Escala Axiológica de Hospitalidade em profissionais da medicina, Brasil, 

2020............................................................................................................................53 

Tabela 8 – Comparação dos escores de Hospitalidade Total e suas dimensões entre 

os sexos masculino e femininos, a partir da aplicação da Escala Axiológica de 

Hospitalidade em profissionais da medicina, Brasil, 2020..........................................54 

Tabela 9- Correlação entre os escores de Hospitalidade Total e suas dimensões a 

partir da aplicação da Escala Axiológica de Hospitalidade aos 143 profissionais 

médicos, Brasil, 2020..................................................................................................54 

Tabela 10 - Correlação entre os escores de Empatia Total e suas dimensões com 

Hospitalidade Total e suas dimensões a partir da aplicação de suas escalas em 143 

profissionais da medicina, Brasil, 2020.......................................................................55 



 
 

 

Tabela 11 – Comparação dos escores de Empatia Total e suas dimensões entre áreas 

de atuação, a partir da aplicação da Escala de empatia em 137 profissionais médicos, 

Brasil, 2020.................................................................................................................56 

Tabela 12 – Comparação dos escores de Empatia total e suas dimensões entre 

profissionais da medicina (n = 137) de acordo com o campo de atuação, a partir da 

aplicação da Escala de empatia, Brasil, 2020............................................................57 

 

 

  



 
 

 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

AP  Angústia Pessoal 

CE    Consideração Empática 

CEP    Comitê de ética em pesquisa 

EAH     Escala Axiológica de Hospitalidade 

EMRI  Escala Multidimensional de Reatividade Interpessoal 

F   Fantasia 

IRI  Índice interpessoal Reatividade 

PAI    Pronto Atendimento Infantil Municipal (PAI) 

PNH     Política Nacional da Humanização  

PNHAH  Programa Nacional de Humanização da Assistência Hospitalar 

PUCPR  Pontifícia Universidade Católica do Paraná 

TCLE  Termo de Consentimento Livre Esclarecido 

TP  Tomada de Perspectiva 

 

 

 

 

  



 
 

 

APROXIMAÇÃO DA PESQUISADORA COM O OBJETO DE PESQUISA 

 

Graduada em medicina desde 1996 com especialização em pediatria e 

homeopatia, sempre trabalhei em serviço público como pediatra e nos últimos 7 anos 

como plantonista no pronto atendimento infantil municipal em Londrina - PR (PAI) e 

há 4 anos, como docente de pediatria do curso de medicina da Pontifícia Universidade 

Católica do Paraná (PUCPR), também em Londrina, contribuindo com a formação de 

novos profissionais da medicina. 

Desde a graduação, o contraste entre atendimentos exemplares e focados no 

paciente, em oposição à maneira impessoal e desumanizada como o cuidado era  

prestado por alguns profissionais e serviços, costumava causar reflexão e impactar 

na minha maneira de atuar. 

Atualmente, no meu cotidiano clínico, do pronto atendimento infantil, muitas 

vezes marcado por grandes filas de espera, reflito sobre as medidas ditas 

"Humanizadoras", como acolhimento na pré consulta e classificação de risco e 

percebo que a agilidade no atendimento parece ser a prática mais importante em 

resposta à demanda, porém, se por um lado esta agilidade diminui o tempo de espera, 

por outro contribui para um atendimento cada vez mais impessoal, centrado na doença 

e não no doente, o que faz com que o cuidado humanizado muitas vezes fique em 

segundo plano. 

Envolvida com a formação de novos profissionais, impera a necessidade do 

olhar sobre a integralidade do cuidado para com o paciente em vez da doença, sem 

menosprezar todo o conhecimento agregado pelas novas tecnologias e os avanços 

da medicina baseada em evidências, buscando sempre o melhor para o paciente. 

Frente a esse cenário, tenho buscado maior compreensão sobre os aspectos 

bioéticos associados ao cuidado, com olhar especial nos profissionais da medicina, 

para, assim, contribuir com a humanização das práticas em saúde.  

 

 

  

 

 

 

 



 
 

 

SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO .......................................................................................................... 14 

2 REVISÃO DE LITERATURA .................................................................................... 19 

2.1 CUIDADO, ÉTICA DAS VIRTUDES, ÉTICA DO CUIDADO E SUAS 
INTERFACES COM A HUMANIZAÇÃO DA SAÚDE .............................................. 19 

2.2 CONCEITO DE EMPATIA E SUA IMPORTÂNCIA PARA A MEDICINA ......... 30 

2.3 HOSPITALIDADE E SUA RELAÇÃO COM A HUMANIZAÇÃO EM SAÚDE .. 38 

2.4 EMMANUEL LÉVINAS E A ÉTICA DE ALTERIDADE ...................................... 39 

2.5 JACQUES DERRIDA E A ÉTICA DA HOSPITALIDADE .................................. 43 

3 METODOLOGIA ....................................................................................................... 46 

3.1 DESCRIÇÃO DO ESTUDO ................................................................................ 46 

3.2 PROCEDIMENTOS DE COLETA DE DADOS .................................................. 46 

3.3 ANÁLISE DOS DADOS ...................................................................................... 49 

4 RESULTADOS .......................................................................................................... 50 

5 DISCUSSÃO ............................................................................................................. 58 

5.1 ANGÚSTIA PESSOAL E CONSIDERAÇÃO EMPÁTICA (DIMENSÃO 
EMOCIONAL) ........................................................................................................... 58 

5.2 TOMADA DE PERSPECTIVA E FANTASIA (DIMENSÃO COGNITIVA) ......... 59 

5.3 FATORES QUE INTERFEREM NA EMPATIA E HOSPITALIDADE ................ 61 

6 CONSIDERAÇOES FINAIS...................................................................................... 66 

REFERÊNCIAS ............................................................................................................ 68 

APÊNDICE ................................................................................................................... 75 

APÊNDICE 1 - TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO .......... 75 

ANEXOS ....................................................................................................................... 77 

ANEXO A - ESCALA DE EMPATIA ......................................................................... 77 

ANEXO B – DIMENSÕES DA ESCALA DE EMPATIA ......................................... 778 

ANEXO C - ESCALA AXIOLÓGICA DE 
HOSPITALIDADE....................................799 

ANEXO D – DIMENSÕES DA ESCALA AXIOLÓGICA DE 
HOSPITALIDADE........800 

ANEXO C -PARECER CONSUBSTANCIADO DO CEP.........................................82 

 



 
 

 

14 

1 INTRODUÇÃO 

 
“Hoje, o mundo da saúde passa por uma profunda crise de cuidados. A 

indiferença perante a dor e o sofrimento do outro se faz presente em um 

profissionalismo asséptico (isto é, sem ternura e sem sensibilidade humana)” 

(PESSINI, 2014, p 283).  

Pode-se afirmar que apesar dos inúmeros avanços tecnológicos aplicados à 

saúde, em todos os níveis de atenção, que marcaram os séculos XIX e XX, como 

referido por Caprara (1999), a doença continuou sendo interpretada pela concepção 

biomédica, isto é, como um desvio de variáveis biológicas em relação à norma, 

considerando os fenômenos complexos como sendo constituídos por princípios 

simples, como a “relação de causa-efeito, distinção cartesiana entre mente e corpo, 

análise do corpo como máquina, minimizando os aspectos sociais, psicológicos e 

comportamentais” (CAPRARA, 1999, p. 650-651). 

Goulart (2010) declara que não se pode negar as importantes contribuições 

dos avanços tecnológicos para o campo da saúde. Mas, as dimensões humana, 

vivencial, psicológica e cultural da doença, assim como os padrões e as variabilidades 

na comunicação verbal e não-verbal, nas relações entre o profissional da saúde e os 

usuários, precisam ser cada vez mais valorizadas (GOULART, 2010). 

Outro aspecto importante, diz respeito à acessibilidade dos indivíduos a essas 

tecnologias e do seu custo para o sistema de saúde. Além do fato, de que tal 

progresso não elimina as demandas decorrentes da necessidade de contato direto 

entre pacientes e profissionais da área da saúde.  

A organização e o funcionamento dos sistemas de saúde, na década de 1980, 

foram influenciados significativamente pelos princípios da eficácia, otimização e 

eficiência (FORTES, 2004). A partir dos anos 1990, surgiram as noções de qualidade, 

equidade, satisfação, autonomia do usuário e também a preocupação com a 

humanização da atenção à saúde (GOULART, 2010). 

Como abordado por Fortes (2004), o enfoque humanístico em saúde, envolve 

os fatores biológicos conjuntamente com os sociais, éticos, educacionais e psíquicos 

presentes nas relações humanas existentes nas ações que constituem a atenção em 

saúde. Como refere Zoboli (2003), o estado de saúde e o processo saúde-doença-

cuidado em cada pessoa são vivenciados como condição única, enquanto para os 

profissionais de saúde as situações individuais são vividas como casos, de um 



 
 

 

15 

pretenso ponto de vista objetivo, dentro de parâmetros supostamente racionais e 

científicos (FORTES, 2004).     

Na humanização em saúde os temas mais debatidos são: integralidade, 

qualidade da assistência, trabalho em equipe e acolhimento. Tais assuntos vêm sendo 

aprofundados por meio de discussões e formulações de políticas no setor de saúde e 

seus processos de trabalho (CORRADI-PERINI, PESSINI; SOUZA, 2018). A 

humanização do cuidado requer atenção ética ao paciente e às famílias com base na 

hospitalidade. 

“O termo hospitalidade deriva do latim hostes, que significa acolhida de 

hóspedes, peregrinos e tem origem religiosa: peregrinação aos santuários, centros ou 

lugares de acolhida dos peregrinos” (PESSINI, 2014, p. 450). Mas a hospitalidade, 

além de um ato de caridade, apresenta em si um “valor intrínseco” que aponta para 

os fins e os meios da vida humana. Para Pessini, é a partir do mundo dos valores que 

o mundo dos deveres ganha sentido no âmbito da ética e, portanto, afirma que a 

hospitalidade não é somente um valor, mas também um dever, e como tal, um 

compromisso moral (PESSINI, 2014, p. 448).  

Dessa forma, os valores éticos relacionados à hospitalidade (ou acolhimento) 

representam avanços na humanização da assistência em saúde, pois, proporcionam 

atitudes importantes para o processo de cuidado humanizado (KELLY, 2016). Na 

prática clínica, a qualidade moral da relação profissional de saúde-paciente pode ser 

aumentada com a aplicação das premissas da ética da hospitalidade de Derrida e da 

ética de alteridade de Lévinas (FLORIANI; SCHARAMM; 2010). No entanto, segundo 

González-Serna e colaboradores (2017, p. 2), “há muito a ser esclarecido sobre a 

construção teórica da hospitalidade, para que esta seja conceitualmente definida em 

toda a sua plenitude”. 

Para a Política Nacional de Humanização (PNH) o acolhimento é visto ao 

mesmo tempo como uma prática e uma postura ética não resumindo-se a um espaço. 

“Quem acolhe, toma para si a responsabilidade de “abrigar e agasalhar” outrem em 

suas demandas, com a resolutividade necessária para o caso em questão” (BRASIL, 

,2009). Todos os profissionais deveriam estar aptos a acolher, “diferenciando-se da 

triagem, pois se constitui numa ação de inclusão que não se resume à recepção, mas, 

que deve ocorrer em todos os locais e momentos do serviço de saúde” (BRASIL, 

2009). 



 
 

 

16 

A ética do cuidado como abordada por Corradi-Perini e colaboradores (2018), 

atua como instrumento de reflexão nas ações dos serviços de saúde. Assim, o 

profissional de saúde pode nortear suas ações para uma assistência com foco na 

qualidade de vida do paciente e da família, aliando o cuidado ético à técnica, 

considerando a singularidade de cada pessoa foco da assistência, como destaca 

Oliveira e colaboradores (2011).  

Entende-se que a aplicação das premissas da ética do cuidado implica em 

permitir uma relação de troca com o outro; envolver com empatia, compreensão, 

compaixão; oferecer o melhor; cuidar do próximo; ter caráter virtuoso; ser altruísta, 

solidário e justo com os mais vulnerados, incluindo-os na sociedade. 

A empatia, uma das atitudes humanísticas mais estudadas na atualidade, é a 

pedra angular de um comportamento ético e humanizado e, ainda, do profissionalismo 

médico. É considerada um valor fundamental para as estratégias de humanização 

(COSTA et al, 2009). Trata-se de uma qualidade pessoal necessária ao entendimento 

das experiências interiores e sentimentos dos pacientes, representando a essência 

da relação profissional de saúde-paciente, sendo importante, inclusive, para a 

melhoria dos resultados clínicos (HOJAT et al, 2002).  

Nesse sentido, discute-se a possibilidade de se ensinar empatia. Alguns 

autores acreditam que a empatia representa um estado pessoal que pode diminuir ao 

longo da graduação médica, mas que também pode ser melhorada mediante 

estratégias educacionais direcionadas (HOJAT et al, 2009). Outros acreditam que seja 

uma característica pessoal inata e difícil de ser ensinada. Benedetto et al (2014) 

declaram que se a empatia pode diminuir ao longo da formação médica, logicamente, 

é esperado que ela possa ser desenvolvida, principalmente se relacionado com o 

domínio cognitivo da empatia.  

A empatia e a moralidade têm um relacionamento importante, porém, muito 

complexo. Essa complexidade se deve em parte à natureza multifacetada da empatia 

e ao conhecimento insuficiente sobre a natureza da moralidade (UGAZIO; 

MAJDANDŽIĆ; LAMM, 2014). Teoricamente, argumenta-se que a empatia está 

relacionada à compaixão e hospitalidade.  

A empatia como estudado por Hoffman (2000), Eisenberg e Morris (2001), e 

outros pesquisadores é um forte motivo para provocar comportamento pró-social, ou 

seja, comportamentos de ajuda ou benefício dirigido a outro indivíduo ou grupos. A 

motivação básica da pró-sociabilidade consiste em beneficiar o outro, de forma 



 
 

 

17 

voluntária, sem influências ou pressões externas ou, ainda, sem expectativas de 

prêmios ou recompensas materiais ou sociais. O comportamento pró-social pode 

manifestar-se como intenções, ações ou expressões verbais do raciocínio sobre um 

conflito moral, segundo Eisenberg (1982) interpretado por Koller (1997). 

A partir dessa contextualização, esta dissertação busca responder ao seguinte 

problema: Quais os fatores que podem influenciar o tipo e nível de empatia dos 

médicos e como isso pode estar relacionado à sua estimativa dos valores éticos da 

profissão? A hipótese é de que os fatores que mais influenciam o grau de empatia e 

sua relação com a hospitalidade são sexo, idade, tempo de experiência clínica e área 

de atuação. E maiores níveis de empatia estão relacionados com maior pontuação na 

escala axiológica da hospitalidade. 

Fundamentado na bioética, o presente estudo tem como objetivo analisar a 

relação entre empatia e hospitalidade no contexto da humanização em saúde com 

enfoque em profissionais da medicina e suas diferentes áreas de atuação. 

Especificamente, pretende-se identificar quais os fatores que podem influenciar o tipo 

e nível de empatia desses profissionais e como isso pode estar relacionado à sua 

estimativa dos valores éticos da profissão.  

Partindo desse conhecimento, estratégias poderiam ser desenvolvidas para 

contemplar a empatia e a hospitalidade/acolhimento, identificando pontos fracos e 

melhorando os programas de treinamento em valores profissionais, com 

consequentes vantagens para a dignidade do paciente e humanização do cuidado. 

Em relação à estrutura, esta dissertação está dividida nas seguintes seções: 

Introdução, Revisão de literatura, Metodologia, Resultados, Discussão e 

Considerações finais. Na seção “Revisão de literatura” são apresentados importantes 

marcos teóricos que se debruçaram sobre a empatia e a hospitalidade no contexto da 

bioética e suas relações com a humanização do cuidado. Os seguintes autores, foram 

eleitos: Edith Stein (2004), como referência para empatia, Lévinas (2012), 

especificamente, suas contribuições a partir da alteridade, como abertura para 

hospitalidade e contribuição para o discurso ético; Derrida (2003), sua teoria da 

desconstrução com foco na hospitalidade. Também a ética das virtudes proposta por 

Pelegrino e Thomasma (2018), e a antropologia do cuidado de Torralba (2009) serão 

abordadas na discussão dos resultados na interface com a humanização do cuidado. 



 
 

 

18 

Além de revisão bibliográfica, esse estudo analisou os resultados de pesquisa 

empírica, realizada no período de maio a novembro de 2020 cujos critérios e 

metodologia são discutidos em capítulo próprio. 

Destaca-se a importância de tal pesquisa e sua articulação com os marcos 

teóricos escolhidos, tendo por objetivo proporcionar respostas às indagações iniciais 

já mencionadas.  

  



 
 

 

19 

2 REVISÃO DE LITERATURA 

             
Na revisão da literatura foram abordados cinco temas, considerados relevantes 

para melhor compreensão desta pesquisa. Inicia-se com o conceito de cuidado e sua 

interface com a humanização da saúde, onde o cuidado em sua abordagem integral 

além de sua ação humanizadora, é tratado também como uma obrigação moral do 

profissional de saúde.  

Segue-se aprofundando os conceitos de empatia e hospitalidade no contexto 

da bioética e suas relações com a humanização do cuidado, e finalizando como uma 

breve abordagem sobre a ética de alteridade de Lévinas, e aplicação da teoria de 

desconstrução de Derrida com enfoque na medicina. 

 

2.1 CUIDADO, ÉTICA DAS VIRTUDES, ÉTICA DO CUIDADO E SUAS INTERFACES 

COM A HUMANIZAÇÃO DA SAÚDE 

 
 

A noção de cuidado tem suas raízes no pensamento antigo, estando presente 

em obras literárias da Antiga Roma e fontes mitológicas e filosóficas, ou seja, não é 

de hoje que a essência do cuidado e suas peculiaridades são motivo de interesse 

entre os estudiosos da vida humana. A Fábula de Higino (poeta latino, 50-139 d.C.), 

também conhecida como Mito do Cuidado, narra o papel do cuidado na estruturação 

do ser humano. A história carrega um entendimento de que o ato de cuidar é central 

para o ser humano. É o personagem “Cuidado”, quem dá forma à criatura, que é corpo 

e espírito, tornando-se responsável por ela enquanto viver, ou seja, é o “Cuidado” que 

humaniza dando o contorno humano (COSTACURTA; PULINO, 2017). 

O cuidado é algo essencial e necessário para existência do ser humano. Do 

nascimento ao final da vida, as pessoas devem se ocupar de si, dos outros e das 

coisas, segundo Mortari (2018, p 8-9). A experiência daquilo que está sob os nossos 

cuidados e nossa relação com ele dará a estrutura da nossa essência, ou seja, quando 

cuidamos de outras pessoas, o resultado desta troca relacional com o outro passa a 

fazer parte de nós.  

Tradicionalmente, a arte de curar tem adquirido uma notoriedade muito superior 

à ação de cuidar, mas é evidente que, em uma concepção holística da saúde, o cuidar, 

isto é, o acompanhamento adequado dos enfermos, como afirma Torralba (2009, p. 



 
 

 

20 

112) “é completamente necessário e justamente por isso que se impõe a tarefa de 

pensar essa práxis a partir de sua própria essência”. Desta forma, cuidar e curar 

devem ser compreendidos como processos complementares e harmônicos. “Não 

parecendo ser adequado dividir o processo assistencial em dois tipos de medicina, 

uma orientada para curar e outra orientada para cuidar” (TORRALBA, 2009, p. 118). 

Para Pellegrino (1985, p. 13) “embora curar e cuidar sejam partes essenciais da 

prática médica, o cuidado fundamenta esta prática”. 

Uma definição simples e essencial do cuidado emerge da fenomenologia, onde 

“cuidar é tornar-se responsável por algo ou alguém, preocupar-se, empenhar-se, 

dedicar-se a alguma coisa” (MORTARI, 2018, p. 11). Mas, o termo cuidar é 

polissêmico, o que lhe confere muitos significados, e embora possa se cuidar de 

objetos e coisas, no âmbito da saúde a ação de cuidar se relaciona aos seres 

humanos. Considerando, portanto, a multidimensionalidade da pessoa a ser cuidada, 

Torralba declara:  

Se a pessoa é singular, o cuidado deve ser singular. Se a pessoa é integridade 
(interioridade-exterioridade), o cuidado deve ser integral. Se a pessoa é livre, 
o cuidado deve contemplar a liberdade. Se a pessoa é metafísica, o cuidado 
não pode ser unicamente físico. Se a pessoa é um ser pluridimensional, o 
cuidar deve ser pluridimensional (2009, p. 120). 

 

Na interpretação de Pellegrino (1985, p. 12-13), são pelo menos quatro os 

sentidos que a palavra cuidado deveria assumir para os profissionais de saúde. O 

primeiro sentido associa o cuidar à compaixão, ou seja, é colocar o paciente no centro 

das ações, e se colocar no lugar dele compartilhando sua experiência de doença ou 

dor. O segundo sentido, refere-se a fazer pelo paciente aquilo que ele não pode fazer 

por si mesmo. Desta forma, cuidar também é ajudar o paciente a ser autônomo, isto 

é, a realizar a sua própria vida comprometida pela doença no âmbito das 

necessidades pessoais, físicas, sociais e emocionais. O terceiro sentido é fazer com 

que o paciente confie nos profissionais da medicina ou da enfermagem responsáveis 

pelo cuidado, acreditando que estes últimos irão direcionar todo o conhecimento e 

habilidade apropriados para resolução de seu problema. O último sentido, se relaciona 

com o terceiro e consiste em colocar todos os procedimentos, pessoal e técnico, com 

detalhe e perfeição a serviço do enfermo. Sumarizando, “cuidar de alguém é buscar 

seu bem, é zelar pela sua saúde, por seu restabelecimento integralmente, e isso 

implica que todos os recursos humanos e técnicos estejam a serviço do paciente” 

(PESSINI, 2014). 



 
 

 

21 

Pellegrino conclui, que “o cuidado integral”, nos quatro sentidos referidos, é 

uma obrigação moral dos profissionais da saúde. Não se tratando de uma opção que 

pode ser exercida e interpretada conforme seu bel-prazer. A ação de cuidar é um 

dever fundamental do profissional de saúde. Torralba (2009, p.123) resume as ideias 

de Pellegrino declarando que cuidar é 

compadecer-se de alguém, ajudá-lo a ser autônomo, convidar a 
compartilhar sua responsabilidade e sua angústia, transformando-o no 
verdadeiro centro da vida sanitária, enfim, exercer o dever moral que 
todo profissional da saúde tem enquanto profissional, a saber, velar 
pelo bem do paciente. 

 
 

Em Mortari (2018), encontra-se que cuidar do outro, é sinônimo de agir para 

auxiliá-lo a buscar o seu bem. “Partindo do pressuposto aristotélico de que agir pelo 

bem é agir virtuosamente, isso significa que cuidar é, essencialmente, um agir 

virtuoso” (MORTARI, 2018, p. 126).  

A ética das virtudes é atualmente uma das três principais abordagens da ética 

normativa, caracterizando-se por enfatizar as virtudes, ou o caráter moral, em 

contraste com a abordagem que enfatiza deveres ou regras (deontologia) ou que 

enfatiza as consequências das ações (consequencialismo) (HURSTHOUSE; GLEN, 

2018). 

Para Watson (1990) e Kawall (2009) citados por Hurtshouse e Glen (2018), a 

ética das virtudes distingue-se do consequencialismo ou da deontologia pela 

centralidade da virtude dentro da teoria. Os consequencialistas definem virtudes como 

traços que produzem boas consequências e os deontologistas as definem como 

traços possuídos por aqueles que cumprem seus deveres de maneira confiável, 

enquanto os eticistas da virtude resistem à tentativa de definir virtudes em termos de 

algum outro conceito considerado mais fundamental.  

Por suas tradições e natureza, a medicina é um tipo especial de atividade 

humana que não pode ser realizada de forma eficaz sem as virtudes de humildade, 

honestidade, integridade intelectual, compaixão, altruísmo entre outras. “Tais 

características tornam os profissionais da medicina, membros de uma comunidade 

moral, que se dedicam a algo diferente de seu próprio interesse” (RAKEL, 2000). 

Os antigos códigos de ética médica - grego, indiano e chinês - baseavam-se na 

virtude, considerando o caráter do médico como garantia final do bem-estar do 

paciente e como base dos padrões e práticas profissionais (PELLEGRINO; 

THOMASMA, 1993, p. xi). Hipócrates exortava o médico a desempenhar a sua 



 
 

 

22 

profissão com simplicidade, honestidade e ética. A maioria destes documentos 

reconhecem que o cuidado da pessoa doente não pode ser ministrado exclusivamente 

através do cumprimento de normas deontológicas, sendo o dever e a virtude duas 

faces da mesma moeda (CRUZ, 2020). 

Segundo Cruz (2020), os autores Pellegrino e Thomasma, considerados 

expoentes contemporâneos da ética das virtudes no contexto dos cuidados de saúde, 

acreditavam que fosse possível chegar a um consenso acerca do bem e das virtudes 

no contexto da ética profissional, a partir da natureza e propósito da medicina, 

baseada na fenomenologia do encontro clínico. A ênfase desses autores no caráter e 

na virtude do profissional de saúde baseia-se numa filosofia da medicina, uma vez 

que esta define os fins para os quais as virtudes são dirigidas e dos quais derivam sua 

justificativa (PELLEGRINO; THOMASMA,1993, p. xii). 

Na obra de Pellegrino e Thomasma, The Virtues in Medical Practice (1993), 

identificam-se oito virtudes fundamentais associadas à implicação de ser um bom 

médico: fidelidade à promessa, compaixão, prudência, justiça, coragem, moderação, 

integridade e altruísmo. Estas foram escolhidas por surgirem do vínculo entre o 

cuidado, incluindo cura, e a confiança pública implícita no compromisso de cuidar do 

outro, uma vez que segundo os autores supracitados, a essência moral de uma 

profissão de saúde é a relação especial que a doença e a resposta à doença criam 

entre o curador e o paciente (CRUZ, 2020). Tais virtudes serão descritas a seguir: 

A fidelidade à promessa, relaciona-se com o compromisso assumido pelo 

profissional da medicina durante o juramento médico de colocar os seus 

conhecimentos e competências ao serviço do bem do paciente, com base num 

relacionamento de confiança entre ambos. A confiança é elemento fundamental da 

relação médico-paciente, pois uma vez doente, o paciente sente-se fragilizado e este 

estado de vulnerabilidade o torna dependente da fidelidade à confiança dos 

profissionais da medicina e de seu desejo de proteger, em vez de explorar essa 

vulnerabilidade (PELLEGRINO; THOMASMA,1993, p .65). Como referido por Cruz 

(2020), a confiança que os pacientes colocam no profissional da medicina é construída 

ao longo do tempo, desde o primeiro contato e através do diálogo durante os 

encontros clínicos. Para os profissionais, a conquista da confiança implica em 

responsabilidade e respeito à autonomia do paciente (PELLEGRINO E 

THOMASMA,1993 p 69). A diminuição da confiança impacta negativamente na 

relação médico-paciente, trazendo como consequências, entre outras, o aumento da 



 
 

 

23 

automedicação por parte do paciente que procura tratamento por outros meios que 

não através de uma avaliação e orientação médica; a ocultação de detalhes clínicos 

que pode interferir no diagnóstico ou tratamento; e o risco de processos judiciais por 

insatisfação com o atendimento (CRUZ, 2020). 

A compaixão é uma virtude moral da medicina e de toda cura, definida por 

Pellegrino e Thomasma (1993, p. 25) como a capacidade dos profissionais da 

medicina de sentir algo da situação única do paciente, de entrar na experiência da 

doença e indiretamente experienciar a ansiedade, a dor, o medo do paciente. O 

profissional da medicina não pode curar se, no ato da cura (ou tentativa de cura), violar 

algum valor ou sentimento da pessoa a ser curada ou mostrar desrespeito, falta de 

preocupação, indiferença ou distanciamento da forma como esta pessoa vivencia sua 

situação (PELLEGRINO; THOMASMA,1993, p. 80). Para Pellegrino e Thomasma 

(1993), compaixão deve ser diferenciada de misericórdia, pois, o paciente não é um 

ser humano inferior, mas vulnerável, a quem o médico é obrigado a ajudar moralmente 

pelo pacto de confiança e da empatia. A compaixão, se concentra em um aspecto 

específico da experiência do outro, ou seja, seu sofrimento. Também enfatizam que a 

virtude da compaixão deve ser equilibrada pela competência técnica e a prudência, 

pois, há momentos onde excesso de compaixão pode interferir de forma negativa na 

conduta clínica. 

A prudência é uma virtude moral e intelectual, indispensável para o exercício 

da medicina, uma vez que, todo o ato médico envolve uma dimensão intelectual e 

uma dimensão ética (CRUZ, 2020). Ela influencia na integração da competência 

técnica e científica com a hierarquia de valores, ou seja, mesmo uma decisão 

medicamente correta do ponto de vista científico, poderá não ser eticamente aceitável 

se não levar em consideração os valores do paciente individualmente (CRUZ, 2020). 

A partir dos anos setenta, com o reconhecimento da autonomia do paciente e a 

obrigação legal de se obter um consentimento informado, o paternalismo médico, 

onde o profissional da medicina era o único responsável pela tomada de decisão sobre 

o tratamento do paciente que habitualmente aceitava de forma passiva, vem sendo 

abandonada assim como “mentira piedosa”, postura de ocultação da verdade, para 

com pacientes portadores de doenças graves e de prognóstico ruim (CRUZ, 2020).         

O exercício da prudência para Pellegrino e Thomasma (1993, p. 85), enquanto 

“maneira correta de agir” se faz necessário na prática clínica quando se deve discernir 

quais meios são mais apropriados para os fins, como equilibrar os benefícios e danos 



 
 

 

24 

nas intervenções clínicas e como colocar as questões morais e técnicas em uma 

relação adequada entre si. “Portanto se a compaixão, a fidelidade à confiança, a 

humildade intelectual e as outras virtudes intrínsecas à cura devem ser devidamente 

empregadas, é necessária a prudência para guiá-los” (PELLEGRINO; 

THOMASMA,1993, p. 85). 

A justiça, como virtude, é considerada um traço de caráter, podendo ser 

definida como o hábito de dispensar ou retribuir ao(s) outro(s) o que lhe(s) é devido. 

Pellegrino e Thomasma (1993, p. 92) consideram a justiça como uma das virtudes 

mais complexas uma vez que ao contrário de todas as outras virtudes, não tem meio. 

“Todos os relacionamentos humanos, pela sua própria natureza, são sempre 

imperfeitos e limitados, mesmo nas circunstâncias ideais, não sendo possível alguém 

ser demasiado justo e por outro lado perfeito em retribuir o que é devido aos indivíduos 

e a sociedade” (PELLEGRINO; THOMASMA, 1993, p. 92). Esses autores, baseados 

na definição de justiça ampliados por São Tomas de Aquino, distinguem entre a justiça 

distributiva, relacionada com o bem comum, e a justiça comutativa, relaciona com o 

bem individual e requer que o médico tenha em conta as necessidades específicas do 

paciente, confundindo-se com o princípio da beneficência e a virtude da benevolência.  

Curar o paciente requer atenção especial ao bem médico e ao sistema de 
valores do paciente no qual o bem a ser feito é negociado. Chamamos isso de 
"beneficência na confiança", uma vez que mantém na confiança os valores do 
paciente durante a negociação sobre as ações a serem realizadas 
(PELLEGRINO; THOMASMA,1993, p. 94). 

 

A virtude da justiça poderá envolver, conforme salientado por Cruz (2020) 

estabelecimento de prioridades nos cuidados de saúde prestados aos pacientes. Isso 

significa considerar os recursos disponíveis e as decisões deverão basear-se em 

critérios essencialmente clínicos, suportados por evidências científicas credíveis e 

atualizadas, nomeadamente na prescrição de medicamentos e na proposta de 

cirurgias e outros atos médicos.  

A coragem consiste em defender aquilo que se pensa ser correto e verdadeiro 

e resistir àquilo que se sabe ser errado, muitas vezes contra a indiferença, o silêncio 

e a resignação (CRUZ, 2020). Uma característica das virtudes em geral, e em especial 

da coragem moral, já relatada por Aristóteles, é que se trata de uma escolha 

voluntária, refletida, individual e não coerciva, apesar de poder haver oposição e 

correndo-se o risco de eventuais retaliações. O receio de ser alvo de um processo 

judicial como referido por Cruz (2020) poderá levar o clínico a praticar uma medicina 



 
 

 

25 

defensiva, solicitando exames desnecessários, prescrevendo tratamentos 

dispensáveis ou evitando intervir em casos complexos ou de mau prognóstico. 

Pellegrino e Thomasma (1993, p. 112), também apontam para o fato, que mais 

do que coragem física é necessária coragem moral frente ao risco de contrair uma 

doença contagiosa, como o que ocorre com a atual pandemia de Covid 19. Desta 

forma, a virtude fortaleza ou coragem imprime confiança de que os profissionais da 

saúde resistirão à tentação de diminuir o bem do paciente por meio de seus próprios 

medos ou pressão social e burocrática, e que usarão seu tempo e treinamento com 

recursos para realizar o bem em sociedade (PELLEGRINO; THOMASMA,1993, p. 

114). 

A moderação, poderá ser definida, em medicina, como a disposição do clínico 

em utilizar criteriosamente os meios disponibilizados pela tecnologia moderna, 

evitando o seu uso excessivo ou desproporcionado, o que alguns designam de 

obstinação terapêutica, ou pelo contrário, a subutilização de recursos potencialmente 

benéficos para o paciente (PELLEGRINO; THOMASMA,1993, p. 120). Conclui-se, 

então, como observado pelos autores referidos, que em uma sociedade com 

problemas de pobreza, falta de moradia, dificuldade de acesso à saúde e difamação 

dos fracos, é necessário manter vigilância constante e proteger as pessoas de 

subtratamento, abandono e tratamento excessivo impróprio. Isso é temperança ou 

moderação médica. 

A integridade, deriva do vocábulo latino integritate, que significa o estado ou 

qualidade de íntegro, isto é, de um todo que tem todas as suas partes, a que nada 

falta. Inclui as noções de inteireza, plenitude, caráter do que se não pode ou deve 

quebrar ou modificar. Como virtude, abrange os conceitos de inteireza moral, 

honestidade, retidão, probidade e imparcialidade. Diz-se que uma pessoa é íntegra 

quando atua de acordo com um determinado conjunto de valores e princípios morais, 

nos quais acredita, e apresenta um comportamento honesto, imparcial, reto, 

incorruptível, justo e verdadeiro (CRUZ, 2020). 

Na abordagem de Pellegrino e Thomasma (1993, p.129), integridade apresenta 

dois sentidos importantes para a ética médica. O primeiro sentido está associado à 

integridade física propriamente dita, enquanto sinônimo de saúde e em integridade 

dos valores prezados e defendidos pelo paciente, cabendo ao profissional da medicina 

a obrigação moral de remediar a desintegração psicossocial bem como física da 

pessoa infligida pela doença, base moral de qualquer medicina genuinamente 



 
 

 

26 

holística, assim como a obrigação da preservação de seus valores. Importante 

ressalva fazem os autores sobre o respeito à autonomia do médico frente a 

procedimentos moralmente discutíveis como aborto, a eutanásia, a retirada ou 

retenção de alimentos ou líquidos ou a inseminação artificial, entre outros.  

O segundo sentido diz respeito a integridade enquanto virtude, integridade 

moral propriamente dita, ou seja, o profissional da medicina, sendo uma pessoa 

íntegra, em quem se possa confiar para respeitar as nuances e as sutilezas da 

reivindicação moral de autonomia, deve respeitar a autonomia do paciente não 

apenas como um princípio, mas também interpretando sua aplicação da maneira 

moralmente mais sensível. O profissional da medicina íntegro deve tomar decisões 

mediante seu saber e consciência, não cedendo a pressões nem a qualquer tipo de 

suborno. Não prescreve tratamentos ou exames desnecessários. É inaceitável que 

este profissional da medicina aceite qualquer espécie de pagamento, seja em bens 

ou em dinheiro, que vise facilitar a marcação de uma consulta, exame ou cirurgia 

(CRUZ, 2020).  

O altruísmo, uma das virtudes menos populares e mais difíceis da prática 

médica, implica em considerar os interesses do paciente, e suas necessidades em 

primeiro lugar. Segundo Pellegrino e Thomasma (1993, p. 147), esta é uma noção 

mais elevada de beneficência do que a simples benevolência, e não maleficência, mas 

implica algum grau de apagamento do interesse próprio. O altruísmo quando presente 

no decurso da atividade médica, como referido por Cruz (2020), proporciona maior 

autenticidade à relação assistencial e maior independência face aos 

constrangimentos econômicos, familiares, profissionais, acadêmicos, político-

partidários ou sindicais, que podem prejudicar o compromisso primordial do médico 

na sua dedicação ao paciente individual. 

A observância destas e outras virtudes, segundo Pellegrino e Thomasma 

(1993) contribuirá significativamente para minimizar a reconhecida falta de 

humanização dos serviços de saúde, que constitui o problema bioético mais premente 

do exercício da medicina (CRUZ, 2020). A reflexão e a viabilização da humanização 

dos serviços de saúde em geral e da medicina em particular, como entendido por 

Pessini (2014) perpassa pelo reconhecimento respeitoso do valor da pessoa humana 

e um aprofundamento no valor do cuidado de saúde aliado à sensibilidade diante do 

sofrimento humano. “Humanizar na atenção à saúde é entender cada pessoa em sua 

singularidade, tendo necessidades específicas, e, assim, criando condições para que 



 
 

 

27 

tenha maiores possibilidades para exercer sua vontade de forma autônoma” 

(FORTES, 2004). 

Refere-se à possibilidade de uma transformação cultural da gestão e das 

práticas desenvolvidas nas instituições de saúde, assumindo uma postura ética de 

respeito ao outro, de acolhimento do desconhecido, de respeito ao usuário entendido 

como um cidadão e não apenas como um consumidor de serviços de saúde 

(FORTES, 2004).  

Na humanização em saúde os temas mais debatidos são: integralidade, 

qualidade da assistência, trabalho em equipe e acolhimento, e isto tem se 

aprofundado por meio de discussões e formulações de políticas no setor de saúde e 

seus processos de trabalho (CORRADI-PERINI; PESSINI; SOUZA, 2018). A 

humanização do cuidado requer atenção ética ao paciente e às famílias com base na 

hospitalidade. 

No Brasil, a Constituição Federal de 1988, além das bases constitucionais 

relativas a direitos individuais, coletivos e sociais, traz através da lei orgânica 8080/90 

(art. 7o, III, IV e V) diretrizes e normas que se referem, de forma direta ou indireta, à 

humanização da atenção em saúde, tais como a preservação da autonomia das 

pessoas na defesa de sua integridade física e moral; à igualdade da assistência à 

saúde, sem preconceitos ou privilégios de qualquer espécie; e o direito à informação 

das pessoas assistidas sobre sua saúde (BRASIL, 1988). 

Em 2001, o Ministério da Saúde lança o Programa Nacional de Humanização 

da Assistência Hospitalar (PNHAH), que propõe um conjunto de ações integradas 

com o objetivo de alterar os padrões de assistência aos usuários no ambiente 

hospitalar público. Segundo Fortes (2004) o programa enfocava a necessidade da 

transformação cultural no ambiente hospitalar, orientada pelo atendimento 

humanizado ao usuário, entendendo que resultaria em maior qualidade e eficácia das 

ações desenvolvidas. 

Em 2003 o PNHAH tornou-se a Política Nacional da Humanização (PNH), 

firmando-se como política que atravessa as diferentes ações e instâncias do sistema 

único de saúde, englobando os diferentes níveis e dimensões da atenção e da gestão 

(BRASIL, 2010).  

Na perspectiva da PNH, humanização diz respeito a uma aposta ético-estético-

política. Ética porque implica a atitude de usuários, gestores e trabalhadores de saúde 

comprometidos e corresponsáveis. Estética porque acarreta um processo criativo e 



 
 

 

28 

sensível de produção da saúde e de subjetividades autônomas e protagonistas. 

Política porque se refere à organização social e institucional das práticas de atenção 

e gestão na rede do SUS. O compromisso ético-estético-político da humanização do 

SUS se assenta nos valores de autonomia e protagonismo dos sujeitos, de 

corresponsabilidade entre eles, de solidariedade dos vínculos estabelecidos, dos 

direitos dos usuários e da participação coletiva no processo de gestão (BRASIL, 

2010). 

Como abordado, a humanização em saúde encontra-se intimamente associada 

aos processos de cuidado. Para Mortari (2018), o cuidado é uma prática movida pela 

intenção de buscar benefício ao outro; o princípio de beneficência identifica a matriz 

geradora do cuidado. O cuidado implica em responsabilidade, respeito, 

comprometimento, compartilhamento e coragem de tomar iniciativas.  

O processo de cuidado segundo Torralba Roselló (2009, p.161) encontra 

desafios de natureza ética e virtuosa: 

Além de uma antropologia do cuidar, existe um modo explícito ou implícito, 
uma ética do cuidado, cujo fim é regular eticamente a ação de cuidar, ou seja, 
analisar sob uma perspectiva racional e crítica, o que significa cuidar de modo 
virtuoso. 
 

A ética do cuidado, para Corradi-Perini e colaboradores (2018), atua como 

instrumento de reflexão nas ações dos serviços de saúde. Para Leonardo Boff (2002), 

a ética do cuidado tem a ver com a preocupação e a responsabilidade para com o 

outro. Trata-se de um elemento constitutivo do ser humano, essencial nas relações 

que este estabelece consigo, com o próximo e com o meio em que vive 

(COSTACURTA; PULINO, 2017). 

A ética do cuidado na abordagem de Carol Gilligan (1982), baseia-se no fato 

de homens e mulheres apresentarem tendências diferentes de empregar raciocínios 

morais, na resolução de problemas éticos. Para Gilligan (1982), autora de “Uma voz 

diferente: psicologia da diferença entre homens e mulheres da infância à idade adulta”, 

o desenvolvimento moral de meninas e mulheres prossegue e termina de maneira 

diferente daquele de meninos e homens, mas isso não prova nada sobre inferioridade 

ou superioridade: é apenas um fato de diferença. Em particular, como referido por Le 

Bar (2020), Gilligan afirmou que as mulheres tendem a pensar moralmente em termos 

de conexão com os outros (relacionamentos) e em termos de se preocupar 

(responsabilidade por) com quem estão conectadas; os homens, em contraste e de 

acordo com os estudos de Kohlberg, tendem a pensar mais em termos de princípios 



 
 

 

29 

gerais de justiça e de direitos individuais contra (ou autonomia individual de) outras 

pessoas. 

Zoboli (2004) corrobora com o que foi dito apontando que o imperativo moral 

para as mulheres se configura na obrigação de cuidar, já para os homens, aparece 

como o dever de respeitar as pessoas protegendo-as de qualquer interferência em 

sua autonomia ou nos direitos à vida e à auto-realização.  

Gilligan, chama de “ética da justiça”, a maneira de abordar os problemas 

éticos com base em valores hierárquicos e nas disputas impessoais de direitos 

contrapondo-se à “ética do cuidado”, prevalente na visão feminina. A relação das 

dimensões dos direitos e da responsabilidade, proporciona para as mulheres o 

entendimento da lógica psicológica dos relacionamentos, moderando o potencial 

destrutivo de uma ética autocrítica decorrente da compreensão de que todas as 

pessoas necessitam de cuidados e, para os homens, corrige a indiferenças potencial 

de uma ética de não-interferência, chamando a atenção para as consequências das 

escolhas (ZOBOLI, 2004). 

 

Quadro 1: Diferenças entre ética do cuidado e ética de justiça  

ÉTICA DO CUIDADO ÉTICA DA JUSTIÇA 

Abordagem contextual  Abordagem abstrata 

Conexão humana Separação humana 

Relacionamentos comunitários Direitos individuais 

Âmbito privado Âmbito público 

Reforça o papel das emoções  Reforça o papel da razão  

Relativa ao gênero feminino Relativa ao gênero masculino 

Fonte: Zoboli, 2004. 

 

Como referenciado por Kuhnen (2014), Gilligan não tinha intenção de contrapor 

a ética do cuidado e da responsabilidade com a ética dos princípios e direitos, 

(também chamada de ética da justiça), uma vez que acreditava na sua 

complementaridade. Sendo assim, na perspectiva do cuidado, sentimentos morais, 

como empatia, altruísmo e reconhecimento da conexão com o outro, contribuem para 

superar a indiferença que pode estar presente na perspectiva da justiça, baseada 

essencialmente na autonomia, individualização e separação.  

Outro ponto importante é que, Gilligan, segundo Kuhnen (2014), não tinha 

como objetivo sustentar que toda mulher se caracteriza e se diferencia em sua 

essência, do homem por ter uma voz moral diferente, mas pretendia sim, investigar 

como na sociedade patriarcal vozes diferentes são formadas, valoradas, 



 
 

 

30 

hierarquizadas e naturalizadas. Além disso, ter conhecimento de que diferentes 

sujeitos possuem vozes distintas, e outras formas de perceber e lidar com problemas 

morais, representa um potencial transformador da sociedade (KUHNEN,2014). 

Em sua obra “The ethics of care and empathy” (2007), Michael Slote, filósofo 

moral, amplia a perspectiva de abrangência da ética do cuidado, ao afirmar que esta 

tem potencial para adquirir status de um projeto ético abrangente em relação à 

moralidade privada e pública, rompendo, assim, com o estigma entre gêneros 

(MAYERNYIK; OLIVEIRA, 2016). O autor também argumenta que a atitude ou 

motivação ética solidária na ética do cuidado deve ser orientada pela empatia, que é 

o principal mecanismo de cuidado, de benevolência e de compaixão (SLOTE, 2007, 

p. 4).  

A ética do cuidado está na essência do ser humano, ela é criada nas 

interdependências que se dão nas relações pessoais, profissionais e sociais, 

permitindo se estabelecer uma relação de troca com o melhor cuidado que se possa 

oferecer, levando em consideração todos os aspectos que permeiam as 

intersubjetividades das relações humanas envolvidas (BUZIQUIA et al, 2018). 

Quando o cuidado é plenamente reconhecido, permite a construção da 

autonomia do paciente em relação à sua própria saúde. Esse seria, portanto, um 

cuidado ético que procura de fato a resolutividade dos problemas que determinam e 

condicionam o processo de adoecimento, que vão além dos aspectos puramente 

biológicos (MAYERYIK; OLIVEIRA, 2016).  

 

 

2.2 CONCEITO DE EMPATIA E SUA IMPORTÂNCIA PARA A MEDICINA 

 

O conceito de empatia refere-se a uma ampla gama de capacidades 

psicológicas consideradas centrais na constituição de seres humanos como criaturas 

sociais e morais, permitindo saber o que as outras pessoas estão pensando e 

sentindo, para se envolver emocionalmente com elas, para compartilhar seus 

pensamentos e sentimentos, reconhecer suas necessidades e para cuidar de seu 

bem-estar. Desde o século XVIII, devido principalmente à influência dos escritos de 

David Hume e Adam Smith, essas capacidades estão no centro de investigações 



 
 

 

31 

acadêmicas sobre a base psicológica subjacente à natureza social e moral do ser 

humano (STUEBER, 2019).  

O termo empatia vem do grego “empatheia” sendo uma composição das 

palavras “en” e “pathos”, que se traduz em “estar em algum tipo de sofrimento, 

sentimento ou emoção”. Esse termo foi incorporado à cultura ocidental pelos alemães, 

no início do século 20, como uma tradução do termo "Einfühlung" (ou "sentimento 

em"), utilizado no contexto das teorias de apreciação da arte, que passou a ser usado 

na psicologia por Titchener. Antes da introdução desse termo, a palavra "simpatia" era 

o termo comumente usado para se referir aos fenômenos relacionados à empatia 

(STUEBER, 2019). 

Durante os anos 60 e 70, pesquisas enfatizaram o lado emocional da empatia, 

com a tomada de perspectiva como um precursor dessa habilidade. Como resultado, 

a empatia passou a ter um importante componente emocional e foi definida como um 

conjunto de emoções vicárias congruentes que eram orientadas para o outro e mal 

distinguíveis de piedade, compaixão e ternura (VILARDAGA, 2009).  

Segundo Vilardaga (2009) citando Eisenberg (2000, p. 671), outros autores 

propuseram que quando essas emoções são orientadas para reduzir o sofrimento de 

outra pessoa, elas deveriam ser chamadas de simpatia, e a empatia deveria ser 

simplesmente definida como "uma resposta afetiva que decorre da apreensão ou 

compreensão do estado emocional ou condição de outra pessoa e é semelhante ao 

que a outra pessoa está sentindo ou seria de esperar que sentisse”. Para esses 

autores, a empatia pura se transforma em simpatia ou angústia pessoal após algum 

“processamento cognitivo” em que o indivíduo aprende a diferenciar entre seus 

próprios estados emocionais e os dos outros. 

Davis (1983) conceitua empatia como um fenômeno multidimensional, 

resolvendo a disputa, integrando as dimensões cognitivas e emocionais da empatia, 

e argumentando que a empatia é um composto de tomada de perspectiva, fantasia, 

consideração empática e angústia pessoal. A tomada de perspectiva representa a 

capacidade cognitiva do indivíduo de se colocar no lugar das outras pessoas, 

reconhecendo e inferindo o que elas pensam e sentem. A fantasia expressa a 

tendência de se identificar com personagens fictícios. A consideração empática reflete 

a capacidade afetiva de experienciar sentimentos de compaixão e preocupação pelo 

outro, motivando ajudar pessoas em necessidades, perigo ou desvantagem. A 

angústia pessoal está associada aos sentimentos de ansiedade, apreensão e 



 
 

 

32 

desconforto dirigidas ao self, quando o indivíduo imagina o sofrimento de outrem em 

ambientes interpessoais. 

Apesar de sua clara importância, uma definição precisa de empatia continua 

sendo objeto de debate devido à sua natureza complexa e multifacetada, com a 

neurociência, trazendo importantes avanços na determinação da importância dos 

neurônios espelhos, mapeamento de regiões cerebrais, entre outras abordagens que 

fogem ao objetivo deste estudo. 

Os filósofos morais sempre se preocuparam com a psicologia moral e com a 

articulação da estrutura motivacional de um agente, a fim de explicar a importância da 

moralidade para a vida humana. Já os filósofos da tradição kantiana, que preferem a 

razão em detrimento dos sentimentos, geralmente são céticos em relação a essa 

proposta. Mais recentemente, a afirmação de que a empatia é central para a 

moralidade e uma vida humana florescente, voltou a ser tema de um intenso e 

controverso debate, entre os filósofos morais (STUEBER,2019). 

Segundo Eisenberg (2000), é antigo o debate filosófico sobre, se as emoções 

podem ser morais e se contribuem para o julgamento moral e o comportamento de 

alto nível, uma vez que, por sua própria natureza, as emoções, expressam uma 

perspectiva pessoal polarizada e tendenciosa. Assim, a emoção tem sido vista como 

um enviesamento das avaliações e cognições de uma pessoa e como uma 

perturbação do pensamento moral e racional.  

Em um passado recente, os filósofos argumentaram que as reações 

emocionais tendenciosas são justificadas, e que estas ajudam as pessoas a distinguir 

características morais em contextos específicos para motivar o comportamento moral 

e para minar o comportamento imoral. Desse modo, várias emoções, incluindo culpa, 

vergonha e empatia, têm sido vistas como desempenhando um papel fundamental na 

moralidade (EISENBERG, 2000). 

Além da empatia relacionar-se à moralidade, também está associada ao 

comportamento pró-social. Hoffmann foi um dos teóricos que nas décadas de 1960 e 

1970 argumentou que empatia ou simpatia era um importante motivador do 

comportamento pró-social, explorando em seu livro “Empathy and moral development: 

implications for caring and justice” (2000), as forças motivadoras e os mecanismos 

psicológicos subjacentes aos comportamentos de ajuda e seu desenvolvimento. 

Embora se acredite que a empatia tenha evoluído para permitir uma resposta 

pró-social, segundo Krol e Bartz (2021) referindo-se a Preston e Waal, (2002), a 



 
 

 

33 

experiência da empatia não leva automaticamente a ajudar a pessoa necessitada. Na 

verdade, a empatia pode levar à angústia pessoal ou à consideração empática, dois 

estados motivacionais que têm consequências diferentes no comportamento pró-

social.  

Nos últimos 30 anos, percebe-se a existência de um suporte empírico crescente 

para essas afirmações. Em pesquisas com adultos, Batson e colaboradores (1991), 

citado por Eisenberg (2001), descobriram que os indivíduos que sentem simpatia 

(semelhante à consideração empática) por uma pessoa em perigo ou necessidade 

são mais propensos a ajudar aquela pessoa do que indivíduos que experimentam 

angústia pessoal. 

Convém ressaltar que apesar da empatia envolver partilha do estado mental e 

emocional do indivíduo empatizado, teoria e pesquisas sugerem que esse 

compartilhamento precisa ser acompanhado por uma distinção entre o eu (self) e o 

outro. Ou seja, eles devem reconhecer que a dor emocional que estão 

experimentando não é a sua própria dor, mas a da outra pessoa (KROL; BARTZ, 

2021).  

Hoffman (2000) sustenta que a empatia e a preocupação com os outros são 

vitais para a sobrevivência dos seres humanos e que agregam qualidade de vida e 

riqueza às interações sociais. No entanto, ele também reconhece o inevitável conflito 

entre interesses próprios e obrigações sociais. 

Embora aclamada por pesquisadores de várias disciplinas, a empatia também 

recebe críticas que enfatizam seu lado sombrio. Tal fato é atribuído a tendência de a 

empatia ser vítima dos chamados preconceitos do "aqui e agora", como o fato de 

tender a simpatizar mais facilmente com pessoas atraentes, pessoas próximas, entre 

outros fatores que influenciam a percepção do mundo social e que permitem divisões 

sociais. O que parece, à prima facie, ser incompatível com a postura mais imparcial 

exigida pela perspectiva moral (STUEBER,2019).  

A partir da década de 50, quando a empatia passa a ter um papel fundamental 

no sucesso terapêutico, pesquisadores começam a desenvolver métodos para avaliar 

o nível de empatia. Desde então, uma série de instrumentos, vem sendo 

desenvolvidos, dentre os quais se destacam os que envolvem a utilização de índices 

fisiológicos (verificação da condutibilidade e da temperatura da pele e monitoramento 

das frequências cardíaca e respiratória). Assim como, índices somáticos (análise das 

expressões faciais e dos gestos), histórias ilustradas (por fotos, figuras ou gravações 



 
 

 

34 

em vídeo), questionários e escalas de auto-avaliação e, neuroimagens funcionais 

(SAMPAIO et al, 2009). 

Segundo os psicólogos, a capacidade empática pode ser diferenciada entre 

medidas de empatia situacional e empatia disposicional. Na avaliação da empatia 

situacional mensura-se reações empáticas em uma situação específica. Já a medida 

de empatia disposicional relaciona-se a um traço de caráter estável de uma pessoa. 

Stueber (2019) refere que a empatia disposicional tem sido medida confiando 

na aplicação de vários questionários associados a escalas de empatia específicas. 

Esses questionários refletem a multiplicidade de concepções de empatia em 

psicologia, uma vez que cada um se entende como operacionalizando uma definição 

diferente desse mesmo conceito. A escala desenvolvida por Davis, em 1983, trata a 

empatia sob uma abordagem multidimensional, incluindo tanto os componentes 

cognitivos quanto componentes afetivos; como um “conjunto de construtos, 

relacionados no sentido de que todos dizem respeito à responsividade dos outros, 

mas também são claramente discrimináveis entre si” (DAVIS, 1983). 

Uma outra escala utilizada para avaliação de empatia, voltada para o contexto 

da educação médica e do cuidado ao paciente é a escala de Jefferson. Segundo a 

concepção desse instrumento no contexto dos cuidados de saúde, a empatia deve ser 

avaliada em seu “atributo cognitivo (em oposição ao afetivo), que envolve uma 

compreensão das experiências e perspectivas internas do paciente, combinada com 

a capacidade de comunicar essa compreensão ao paciente" (HOJAT, 2002). Para os 

autores dessa escala, pesquisadores da Jefferson Medical College, a principal 

característica da empatia, é a compreensão ao invés do envolvimento afetivo com as 

experiências dos pacientes. O domínio afetivo é um componente-chave da simpatia, 

ao invés da empatia (HOJAT, 2002). 

Para esta dissertação, foi adotada a escala de Davis (1983), traduzida e 

validada no Brasil por Sampaio e colaboradores (2011), com o nome de escala 

multidimensional de reatividade interpessoal (EMRI) por abordar o conceito 

multidimensional da empatia.  

Na literatura médica atual, segundo Trzeciak (2019) citado por Decety (2020) a 

empatia é apresentada como o alicerce de uma medicina humanística que oferece 

muitos benefícios aos pacientes e seus profissionais, como diagnóstico e tratamento 

mais precisos, maior satisfação e adesão do paciente, menor incidência de 



 
 

 

35 

reclamações e ações judiciais e níveis mais baixos de esgotamento e estresse entre 

os profissionais da medicina. 

Em Hojat (2002), a empatia aplicada à medicina é definida como a capacidade 

de compreender o sofrimento e as preocupações de um paciente combinada com a 

capacidade de comunicar essa compreensão e a intenção de ajudar. Desta forma 

habilidades como tomada de perspectiva, consideração empática, e compaixão na 

medicina contemporânea são de suma importância para a prática clínica e 

mecanismos biológicos específicos explicam seus efeitos positivos nos pacientes. 

(DECETY, 2020).   

No entanto, de acordo com Assing Hvidt et al (2019), várias pesquisas que 

medem a empatia no contexto da educação médica, apontam um declínio significativo 

na empatia entre os estudantes de medicina à medida que seu treinamento avança. 

Vários fatores têm sido sugeridos como contribuintes para o aumento do 

distanciamento emocional entre estudantes de medicina e os pacientes: aumento da 

pressão, muito estudo, aumento no intervalo dos encontros com pacientes e uma 

maior conscientização dos protocolos e tecnologias da medicina baseada em 

evidências, entre outros (SHAPIRO, 2009).  

Da mesma forma que se observa o declínio de empatia, tem-se observado o 

declínio de outras virtudes ao longo da formação médica. Kamijo et al (2021) 

demonstram que a maioria dos estudantes afirmam ser o altruísmo como uma das 

principais razões para a escolha da formação em medicina, mas essa preferência pelo 

altruísmo declina significamente durante o internato.  

Para Howick e Rees (2017), a medicina baseada em evidências tem tentado, 

com sucesso variável, garantir que novas intervenções produzam mais benefícios do 

que danos. No entanto, o foco na medicina baseada em evidência vem acompanhado 

da preocupação com realização de exames, protocolos de tratamentos e metas. Tal 

fato, acaba fazendo com que o valor terapêutico do encontro clínico, muitas vezes, 

fique em segundo plano. Com isso, na falta de uma abordagem empática, os 

profissionais da medicina arriscam prejudicar os pacientes ao tomar decisões que 

podem não ser congruentes com as do paciente. 

Por outro lado, estudos de neuroimagem funcional de profissionais de saúde, 

projetados para examinar padrões de ativação cerebral em resposta a situações de 

indução de empatia, segundo Decety (2020), trazem clareza teórica aos mecanismos 

neurocognitivos que fundamentam a sensibilidade interpessoal, empatia emocional, 



 
 

 

36 

empatia cognitiva e cuidado. Esses componentes são relativamente independentes, 

mas frequentemente interagem e estão profundamente entrelaçados na estrutura do 

cérebro, sugerindo que cultivar a consideração empática ou a compaixão na medicina 

de hoje é mais importante do que outro aspecto da empatia, como experienciar e 

introspeção vicariamente sobre as emoções dos pacientes (DECETY, 2020). 

No âmbito da filosofia, uma importante reflexão sobre empatia nos é trazida por 

Edith Stein, filósofa fenomenóloga do início do seculo XX, em seu livro “Sobre o 

problema da empatia” (2004), quando afirma que a empatia é uma vivência sui 

generis, pois, diz respeito à vivencia de outra pessoa e não própria: 

Quando uma vivência alheia emerge diante de mim, eu estou diante dessa 
vivência como diante de um objeto (por exemplo a expressão que “leio” na 
face de alguém), mas, quando procuro as tendências implícitas nessa 
expressão, ou seja, quando tento colher o sentido da doação dessa vivência 
não é mais um objeto no sentido estrito do termo, pois a vivência me transfere 
para dentro dela mesma. Nesse momento, não estou mais voltado para a 
vivência, mas sou envolvido por ela e me volto para o seu objeto, que é o 
estado de ânimo alheio. Torno-me o seu sujeito; coloco-me no seu lugar. Em 
outras palavras, pela empatia, não vivo a experiência do outro pois esta 
vivência é absolutamente pessoal, intransferível, mas vivencio o objeto que 
ele vivencia, o objeto de sua experiência (STEIN, 2004, p. 26). 

 

O encontro empático como concebido por Stein, consiste em um processo de 

três níveis e o empatizador não precisa percorrer todos eles, podendo parar em um 

nível inferior, dependendo da situação ou de seu interesse em aprofundar-se na vida 

experiencial do outro (STEIN, 2004, p. 27). 

No primeiro nível, “a aparição da vivência”, a experiência vivida pelo outro 

emerge diante do empatizador. Pode-se exemplificar este nível como a face de dor do 

paciente observada pelo profissional da medicina. O segundo nível corresponde, “a 

explicitação da vivência”, onde o empatizador colhe o objeto (sentido) da vivência. 

Neste nível o profissional da medicina interpreta a fisionomia do paciente e entende 

que está relacionada à dor. E finalmente no terceiro nível, “a objetivação 

compreensiva da vivência explicitada”, o profissional da medicina está apto para 

ajudar uma vez que compreendeu o que está acontecendo com o paciente com dor. 

No primeiro e o terceiro nível, a vivência apresentada é não originária, ou seja, está 

relacionada ao outro (STEIN, 2004, p. 27).  

O terceiro nível como refere Donoso-Sabanto (2014) “é muito importante no ato 

médico para superar a emoção gerada pela situação e poder prestar a ajuda 

adequada”. É o momento de entender, tanto o aspecto físico, como emocional e 



 
 

 

37 

espiritual do paciente, porém, direcionando os sentimentos que emergem do encontro 

clínico, para consideração empática ao invés de angústia pessoal.  

Stein (2004, p. 27) esclarece que o sujeito da vivência empatizada não é o 

mesmo sujeito que cumpre o ato empatizador. Em medicina, médico e paciente são 

sujeitos diferentes e a vivência do sujeito empatizador (médico) não é sua originária, 

ou seja, não diz respeito ao médico e sim ao paciente e, portanto, diferente de outros 

atos de conhecimento, como recordação, esperança e fantasia que são originários. 

Isto torna a empatia um tipo de ato experiencial sui generis. 

Como refere Donoso-Sabanto (2014) “se a empatia é a experiência da 

consciência dos outros, ela deve se desenvolver na alteridade, isto é, entre diferentes 

eus”. Portanto, cada uma das partes envolvidas no ato empático deveria ser entendida 

como uma unidade psicofísica complexa, corpo e alma inter-relacionados e 

interdependentes. Segundo Stein (1917), “não pode haver alma humana sem mim, e 

não pode haver self humano sem alma”. Tal compreensão proporcionaria elementos 

que, juntamente com o conhecimento do profissional da medicina, dariam uma visão 

mais completa da realidade do doente (DONOSO-SABANTO, 2014). 

Na relação empática, sente-se a existência de outro ser humano, como a si 

mesmo. É uma apreensão de semelhança e não de identidade. “Nessa relação, 

reconheço que o outro é “outro como eu” e, procuro entender o que há dentro desse 

outro” (PERETTI, 2010, p. 202). Dessa forma, o reconhecimento da subjetividade do 

outro, que se dá por meio do ato empático, coloca o sujeito em condições de estar-

com o outro, configurando o acolhimento como acompanhamento do estar-com que 

por sua vez não é somente conhecimento do outro, mas também “condivisão” da 

experiência vivida pelo outro, distinguindo o que é originário e não originário 

(PERETTI, 2010).   

Para Barea (2015), a empatia, assim abordada por Stein (1917) “ganha 

importância enquanto ato que possibilita o entendimento da intersubjetividade, pois 

além de se distinguir de outros atos de conhecimento, também possibilita o 

entendimento de outros seres humanos em suas relações”. “As experiências de 

outrem têm os seus próprios conteúdos qualitativos e motivacionais densos, que 

exercem uma certa “atração” motivacional sobre o “eu”, nomeadamente para “explicá-

los” mais a fundo, de forma a compreendê-los adequadamente” (SZANTO, 2020). 

Fundamental para uma boa relação médico-paciente. 



 
 

 

38 

Como consequência do ato empático, a relação médico-paciente pautada em 

uma perspectiva eminentemente técnica seria reorientada para um encontro pautado 

em uma ética do cuidado baseada no relacionamento, na conexão humana, na 

abordagem contextual. Dessa forma, o profissional da medicina trataria o paciente 

como um indivíduo com os mesmos direitos e deveres de todos os doentes, mas nesta 

igualdade, ele também seria capaz de reconhecer as diferenças de necessidades 

individuais de forma integral (DONOSO-SABANTO, 2014).  

2.3 HOSPITALIDADE E SUA RELAÇÃO COM A HUMANIZAÇÃO EM SAÚDE 

Hospitalidade, para Guimarães e Camargo (2016) é o encontro que evolui para 

o acolhimento resultando de uma escolha positiva entre aceitar ou não o outro. O outro 

será́ aceito se percebido como semelhante e não como ameaçador. Será́ rejeitado se 

for percebido como estranho, estrangeiro e ameaçador. A separação entre 

hospitalidade e hostilidade está baseada em uma avaliação feita em processos 

afetivos e cognitivos, em percepção empática.  

Pessini (2014) vincula o termo hospitalidade à palavra latina hostes, que tem 

origem religiosa associada aos locais que acolhiam peregrinos. Mas a hospitalidade, 

além de um ato de caridade, apresenta em si um “valor intrínseco” que aponta para 

os fins e os meios da vida humana. Para Pessini, é a partir do mundo dos valores que 

o mundo dos deveres ganha sentido no âmbito da ética e, portanto, afirma que a 

hospitalidade não é somente um valor, mas também um dever, e como tal, um 

compromisso moral (PESSINI, 2014, p. 448).  

Segundo Diego Gracia (2010) citado por Pessini (2014, p. 450) “O valor da 

hospitalidade identifica-se com o valor da promoção da qualidade e da excelência no 

mundo da assistência em saúde”. A hospitalidade deve tornar-se sinônima de 

qualidade total, ou de excelência, tanto na ordem técnico-cientifica quanto na 

perspectiva humana e ética nas instituições de saúde.  

A palavra “acolher”, em seus vários sentidos, expressa “dar acolhida, admitir, 

aceitar, dar ouvidos, dar crédito, agasalhar, receber, atender, admitir” (FERREIRA, 

1975). O acolhimento como ato ou efeito de acolher expressa uma ação de 

aproximação, um “estar com” e “perto de”, ou seja, uma atitude de inclusão, de estar 

em relação com algo ou alguém. 

Para a Política Nacional de Humanização da atenção e Gestão do SUS é 

exatamente este sentido da ação de “estar com” ou “próximo de” que é buscada como 



 
 

 

39 

acolhimento (BRASIL, 2009). O acolhimento deve ser entendido, como diretriz 

ética/estética e política constitutiva dos modos de se produzir saúde e como 

ferramenta tecnológica relacional de intervenção na escuta, na construção de vínculo, 

na garantia do acesso com responsabilização e na resolutividade dos serviços. Não 

deve ser limitado ao problema da recepção da demanda. Portanto, só ganhará sentido 

se for compreendido como parte do processo de produção de saúde, como algo que 

qualifica a relação e que é passível de ser apreendido e trabalhado em todo e qualquer 

encontro no serviço de saúde (BRASIL, 2009).  

Assim. para o programa Humaniza SUS o acolhimento não é visto como um 

espaço ou um local, mas sim como uma postura ética; onde não existe hora ou 

profissional específico para fazê-lo, mas implica necessariamente no 

compartilhamento de saberes, angústias e intervenções. Quem acolhe toma para si a 

responsabilidade de “abrigar e agasalhar” outrem em suas demandas, com a 

resolutividade necessária para cada caso em questão. Desse modo diferencia-se da 

triagem, pois se constitui numa ação de inclusão que não se esgota na etapa da 

recepção, mas que deve ocorrer em todos os locais e momentos do serviço de saúde 

(BRASIL, 2009).  

O acolhimento ou hospitalidade representa, em termos teóricos, um avanço 

significativo na humanização dos cuidados de saúde, pois, proporcionar atitudes de 

hospitalidade é importante para o processo de cuidado (KELLY,2016). A aplicação na 

prática clínica, tanto da ética da hospitalidade de Derrida, quanto da ética de alteridade 

proposta por Lévinas, constitui uma possibilidade de aumentar a qualidade moral das 

relações entre os profissionais de saúde e os pacientes (FLORIANI; SCHARAMM, 

2010). 

 

 

2.4 EMMANUEL LÉVINAS E A ÉTICA DE ALTERIDADE 

 

A escolha de Emmanuel Lévinas para fundamentação teórica, se dá pelo fato 

da ética da alteridade, ter fundamental relevância na humanização dos cuidados em 

saúde.  

Emmanuel Lévinas, nasceu na Lituânia em 1906, onde completou seus estudos 

secundários. Emigrou para a França onde realizou seus estudos filosóficos, 



 
 

 

40 

aprofundando-se na fenomenologia com Hurssel e Heidegger. Vivendo em um século 

que conheceu os horrores dos campos de concentração, é comumente referido como 

filósofo da ética da alteridade. “É um fenomenólogo que se propõe à tarefa de 

descrever a humanidade do homem e, ao fazê-lo, inaugura uma nova teoria da 

subjetividade que culmina no que chamamos de ética da alteridade” (CARBONARA, 

2020, p. 314). 

“Segundo Lévinas, quando o outro é percebido como alteridade torna-se 

absolutamente outro, incompreensível, transcendente e incontornável, fonte das 

grandes experiências de vida e base genuína da ética” (CARNEIRO, 2014 grifo do 

autor). Carneiro (2014) refere que os termos rosto, alteridade, infinito, totalidade, outro 

e mesmo, são chamados de categorias levinasianas e relacionam-se de forma a 

demonstrar as falhas da filosofia ocidental. Segundo Emmanuel Lévinas, tal filosofia 

desconsidera a alteridade do Outro, que desta maneira, somente é aceito se for 

reduzido à “minha cultura”, “minha religião”, “minha ideologia”, “minha filosofia” ao 

“meu mundo”. 

Esta forma de pensar, que entende o mundo a partir de si mesmo, negando a 

alteridade do Outro, justifica a guerra e a violência, uma vez que este Outro, 

representa ameaça para uma compreensão de um mundo egocêntrico e reduzido. 

“Este pensamento que buscava totalizar todas as coisas foi chamado por Lévinas de 

pensamento totalizante” (CARNEIRO, 2014). 

A totalidade, para Lévinas em sua obra “Totalidade e infinito”, segundo Souza 

(2020, p. 215), “submete os humanos a uma universalidade impessoal e desumana, 

e aponta o problema de se tentar criar o semelhante, gerando uma multidão de 

mesmos”. Em medicina, um exemplo dessa abordagem totalizante, é dado quando se 

nomeia pacientes, não como indivíduos e sim como doenças (a pneumonia do leito 

301, pacientes da ala respiratória, entre outras) e, portanto, práticas que promovem a 

desumanização. 

Como abordado por Carneiro (2014), para Lévinas “Se o sofrimento do Outro 

não me afeta, é porque ele está reduzido à Totalidade, fato que me impede de ver seu 

Rosto”. Sendo assim, quando o profissional da medicina se refere ao paciente como 

“pneumonia do leito 301”, deixa de ver o paciente com toda sua singularidade e 

necessidades. Mas quando este paciente, este Outro, que sempre será um 

estrangeiro, ainda que seja irmão, ou conhecido passa a ser visto como pessoa, esta 



 
 

 

41 

visão do Outro nunca antes percebida, rompe essa Totalidade. Desta maneira, o 

profissional da medicina deixa de ficar “lado a lado” para vivenciar o “face a face”.  

Diante de uma crise que questiona o humanismo e, com isso, o sujeito, 

“Emmanuel Lévinas elabora uma filosofia da subjetividade que justifica o Eu, não mais 

em si mesmo, mas a partir da abertura ao outro” (CARBONARA, 2020, p. 314). 

 

O Outro que está diante de mim não está incluído na totalidade do ser 
expresso. Ele ressurge por de trás de toda reunião do ser, como aquele para 
quem eu exprimo isto que exprimo. Eu me encontro diante do Outro. Ele não é 
nenhuma significação cultural, nem um simples dado. Ele é primordialmente 
sentido, pois ele o confere à própria expressão, e é por ele somente que um 
fenômeno como o da significação se introduz, de per si, no ser (LÉVINAS, 2012 
p.50). 

 

O livro “Humanismo do outro homem” foi composto por três ensaios, 

“significação e sentido”, “humanismo e anarquia” e “sem identidade”. Nesse livro 

Lévinas aborda o humanismo, baseando-se na compreensão do rosto do outro. A 

expressão de sua existência é rosto que interpela e fita, com o qual não se pode 

identificar plenamente sob pena de reduzir a alteridade ao “mesmo”. “Nesse sentido, 

em Lévinas, há uma forte teoria da subjetividade que não mais fundamenta o sujeito 

na sua consciência e na universalização da razão, mas, que é saída da consciência 

para o acolhimento a outrem” (CARBONARA, 2020, p. 314).  

Segundo Carbonara (2020, p. 316), “a subjetividade em Lévinas só́ é possível 

em um eu corpóreo satisfeito que goza de vida feliz”, estando a subjetividade 

estruturada a partir do corpo e suas sensações ao invés da consciência. 

 

Desejo do Outro como necessidade daquele que não tem mais necessidades, 

que se reconhece na necessidade de um Outro que é Outrem, que não é nem 

meu inimigo (como Hobbes e Hegel), nem meu “complemento”, como o é ainda 

na República de Platão [...]. O desejo do Outro – a socialidade – nasce num 

ser que não carece de nada ou, mais exatamente, nasce para além de tudo o 

que lhe pode faltar ou satisfazê-lo. (LÉVINAS, 2012, p. 48). 

 

Pela sensibilidade, o Eu, egocêntrico, volta-se à exterioridade e passa a desejar 

o que não mais pode ser possuído e causar satisfação. “Agora o Eu está aberto para 

acolher o estranho, o separado, o mistério. E aqui a ética inaugura-se: o Outro, como 

mistério, mostra-se como Rosto e esse rosto é vestígio do Infinito” (CARBONARA, 

2020, p. 320). Este acolhimento incondicional do Outro como mistério funda a ética, 

que nasce antes na sensibilidade e só́ depois toma forma na razão inaugurando-se 



 
 

 

42 

como “sensibilidade que se deixa afetar pelo Rosto do Outro antes de qualquer 

intencionalidade da consciência” (CARBONARA, 2020, p. 320). “O acolhimento é a 

resposta responsável ao Outro a partir de uma sensibilidade afetada.” levando 

segundo Carbonara (2020, p. 320) a uma ruptura com as teorias da consciência e que 

só é possível a partir da epifania do Rosto do Outro. 

Segundo Lévinas (2012, p. 50), “a epifania do Outro comporta uma significação 

própria, independente da significação dada pelo mundo”. O Outro surge não apenas 

do contexto, mas, sem esta mediação, significa por si mesmo, e sua aparição é 

também rosto, e a epifania do rosto é visitação. Visitação que desconcerta, 

responsabiliza”. O Rosto do Outro que me apela, e ao qual respondo 

responsavelmente, instaura em mim a humanidade. 

A subjetividade, tal como pensada por Lévinas, e abordada em “Humanismo do 

outro homem” é primeiro sensibilidade e acolhimento – como linguagem – do que 

razão e consciência. “Trata-se de subjetividade como passividade, possível apenas a 

partir do Outro. Assim, a relação que a linguagem proporciona é acontecimento 

inaugural do humano: daí humanismo do outro homem” (CARBONARA, 2020 p. 324).  

Em sua obra “Entre nós - ensaios sobre alteridade” Lévinas (2004), aborda a 

responsabilidade que a visão do Rosto implica, fazendo referência à relação de 

desigualdade na qual o Outro se encontra e o apelo a não violência:  

 

[...] a relação ao Rosto é, ao mesmo tempo, relação ao absolutamente fraco – 

ao que está absolutamente exposto, o que esta nu e o que está despojado, é 

a relação com o despojamento e, por conseguinte, com o que está só e pode 

sofrer o supremo isolamento que se chama morte; por isso, há sempre no 

Rosto de Outrem a morte e, assim, de certa maneira incitação ao assassinato, 

tentação de ir até o fim, de negligenciar completamente outrem – e, ao mesmo 

tempo, e esta é a coisa paradoxal, o Rosto é também o “Tu não matarás”. Tu 

não mataras que também se pode explicar muito mais: é o fato de eu não poder 

deixar outrem morrer só, há como um apelo a mim; a relação com outrem não 

é simétrica, não é absolutamente como em Martin Buber, quando digo Tu a um 

Eu (Je) a um eu (moi)[...] pouco me importa o que Outrem é em relação a mim, 

isto é problema dele; para mim, ele é antes de tudo aquele por quem eu sou 

responsável” (LÉVINAS, 2004, p. 144-145). 

 

Souza, Ribeiro e Facury (2020, p. 215) referem que “a suscetibilidade a ser 

ferido instaura o dever de não ferir e fundamenta a ética como relação não violenta, 

com destaque para a necessidade de cuidar. Desta forma um princípio se impõe à 

consciência como dever, e a vulnerabilidade passa a formular obrigação moral.”  



 
 

 

43 

Assim constituída a obrigação moral, impõe a proteção dos mais frágeis, de 

maneira particular e o reconhecimento de que todas as pessoas no sentido universal, 

são vulneráveis, implicando, além da solicitude para salvaguardar a dignidade 

humana, abster-se de qualquer prejuízo. “É este o sentido de cuidado presente na 

filosofia de Emmanuel Lévinas” (SOUZA; RIBEIRO; FACURY, 2020, p. 215). 

 

2.5 JACQUES DERRIDA E A ÉTICA DA HOSPITALIDADE  

A influência de Derrida (1930 – 2004) nos estudos de hospitalidade é inegável, 

sendo referenciado por diferentes autores nacionais e internacionais. Nascido em El-

Biar, Argélia, antiga colônia francesa, no berço de uma família judia sefardita, cresceu 

em meio à guerra e aos conflitos decorrentes da colonização.  

Jacques Derrida foi o criador da teoria da desconstrução, divulgada 

inicialmente nos anos 60 e membro fundador do Parlamento Internacional de 

Escritores (atual Internacional Network of Citeis of Asylum - INCA) “integrando o 

primeiro congresso das cidades-refúgio (1996), cujo objetivo era a constituição de uma 

rede de cidades-refúgio e a elaboração de uma Carta que fundamentasse as 

condições de acolhimento aos escritores perseguidos” (BASTOS, 2016). 

Diante da complexidade de sua obra, não se pretende esgotar o pensamento 

do autor nos próximos parágrafos, mas somente investigar os aspectos pertinentes à 

humanização, valendo-se de seu conceito de hospitalidade e desconstrução. 

A desconstrução consiste em uma forma de criticar não apenas os textos 

literários e filosóficos, mas também as instituições políticas e sua popularidade indica 

a ampla influência dos pensamentos de Derrida, na filosofia, na crítica literária, na arte 

e, em particular, na teoria arquitetônica e na política (LAWLOR, 2021). Trata-se de 

uma metodologia que propõe uma análise particular dos textos, uma estratégia de 

leitura que possibilita uma nova apreensão do cânon filosófico, desenvolvida pelo 

pensador (PARIS, 2019).  

Segundo Comandulli (2016, p. 66-67) a desconstrução proposta por Derrida: 

[...] questiona o poder que o discurso totalizante e racional tem de ao ser 
enunciado já instaurar uma verdade própria e estabelecer dicotomias, como 
por exemplo, certo e errado, bem e mal, legítimo e ilegítimo, racional e 
irracional, discurso e escrita, eu e outro. Partindo do princípio de que inexiste 
uma verdade absoluta, Derrida acredita na necessidade de se desconstruir o 
discurso e se assumir uma postura ética e política.  

  



 
 

 

44 

A desconstrução, conforme concebida por Derrida, também é uma maneira de 

dar voz aqueles que estão à margem do discurso, ignorados dentro dos significados 

que os conceitos abarcam. “Nesse sentido, a chegada de um estranho, o estrangeiro, 

é um elemento novo que desarruma a ordem das coisas e força um novo arranjo do 

ambiente familiar, da cidade e do país” (COMANDULLI, 2016, p.69). 

A hospitalidade implica no desafio da aceitação do desconhecido, pois acolher 

o outro é sempre uma surpresa. O estranho pode representar ameaça à segurança 

de quem o acolhe, e por outro lado, ao ser recebido, este estranho pode sofrer ameaça 

de ser transformado no mesmo, de não ter preservada a sua cultura, seus laços de 

pertencimento, sua identidade e sua diferença.  

Pensada eticamente, a hospitalidade envolve questões problemáticas que 

tencionam a relação entre a identidade do mesmo, a diferença do outro e a alteridade. 

“Nesse encontro entre o mesmo e o outro, entre hóspede, quando aceito como tal, e 

o hospedeiro pode dar origem a um ritual de amizade e de vínculo humano ou, ao 

contrário, de agressão e de hostilidade” (COMANDULLI, 2016, p. 10) 

Derrida, segundo Meneses (2012), argumenta que “todos somos estrangeiros, 

no próprio país de origem, uma vez que a residência, neste mundo, é provisória”, 

defendendo a hospitalidade das minorias vulneráveis, como compromisso ético. 

“Acolher é uma prática ética, que requer, antes de mais, o reconhecimento do Outro 

pela sua existência, pela sua dignidade e pelas suas necessidades, sendo marcado 

pela diferença” (MENESES, 2012, p. 43).  

A hospitalidade incondicional corre o risco de se tornar utópica se não partir de 

um contexto, onde, pode acrescentar nuances de singularidade que contemple a 

abertura ao outro absoluto, ao diferente, ao estranho, compreendida em “uma 

hospitalidade inventada pela singularidade do que chega” (DERRIDA, 2003, p. 75). 

Porque para ser o que ela deve ser, a hospitalidade não pode pagar uma 
dívida, nem ser exigida por um dever: grátis, ela não "deve" abrir-se ao 
hóspede nem "conforme o dever", nem mesmo, para usar ainda a distinção 
kantiana, "por dever". Essa lei incondicional da hospitalidade, se se pode 
pensar nisso, seria então uma lei sem imperativo, sem ordem e sem dever. 
Uma lei sem lei, em suma. Um apelo que manda sem comandar. Porque, se 
eu pratico a hospitalidade por dever [e não apenas em conformidade com o 
dever], essa hospitalidade de quitação não é mais uma hospitalidade absoluta, 
ela não é mais graciosamente oferecida para além da dívida e da economia, 
oferecida ao outro, uma hospitalidade inventada pela singularidade do que 
chega, do visitante inopinado.  

  

Para Derrida (2003, p. 75) hospitalidade é acolher de forma inventiva, 

acrescentando algo de quem vem a sua casa, de quem vem a si, inevitavelmente, 



 
 

 

45 

sem convite. Dessa maneira, a hospitalidade condicional, a de direito uma vez 

constituída por normas ou políticas, pode ser discutida, moldada ou desconstruída, 

para que de fato venha a ser acolhedora. 

Como brevemente abordado anteriormente, a ética da alteridade de Lévinas 

propõe o acolhimento irrestrito e a responsabilidade infinita ao outro. Deslocar a 

hospitalidade do âmbito condicional para o incondicional, segundo Comandulli (2016, 

p. 9) “significa transpor as barreiras legais e geográficas que o direito, os acordos, os 

tratados e convenções dos Estados impõem e decidir pela lei não escrita da 

hospitalidade, a lei da acolhida absoluta”. 

A ideia de “hospitalidade incondicional” de Derrida, significa deixar os outros 

entrarem de qualquer maneira, sem pedir-lhes papéis, sem julgá-los, mesmo quando 

estão sem ser convidados. Todos devem ser tratados como amigos e não como 

inimigos que devem ser expulsos ou exterminados, porém, a hospitalidade 

incondicional é perigosa, e, sua impossibilidade requer críticas e, portanto, ser 

descontruída (LAWLOR, 2021). Segundo Derrida (2003, p. 25): 

A lei da hospitalidade absoluta manda romper com a hospitalidade de direito, 
com a lei ou a justiça como direito. A hospitalidade justa rompe com o a 
hospitalidade de direito; não que ela a condene ou se lhe oponha, mas pode, 
ao contrário, colocá-lá e mantê-lá num movimento incessante de progresso; 
mas também lhe é tão estranhamente heterogênea quanto a justiça é 
heterogênea no direito do qual, no entanto, está tão próxima (na verdade, 
indissociável).  
 

A ética da alteridade de Lévinas, “como alternativa à tradição filosófica do 

Ocidente, fundamentada no primado da ontologia, foi um referencial para Derrida e 

marca a intersecção do seu pensamento com o de Lévinas” (COMANDULLI, 2016, 

p.70). “A hospitalidade tem implícita, em si, o ‘acolhimento’ por parte do Outro como 

sua ‘construção’” (MENESES, 2013). Desta forma em medicina, a hospitalidade 

implica para o profissional se desconstruir para acolher o paciente de forma que ele 

se sinta à vontade durante o atendimento, adaptando a forma de se expressar, de 

estabelecer contato, de examinar, realizando políticas públicas que privilegiem os 

excluídos. 

 

 
 

  



 
 

 

46 

3 METODOLOGIA 

 

3.1 DESCRIÇÃO DO ESTUDO 

Trata-se de um estudo de caráter observacional, transversal, descritivo e 

analítico, aprovada pelo Comitê de Ética em Pesquisa (CEP) da Pontifícia 

Universidade Católica do Paraná, sob parecer de número 3.271.123/2019, 

CAAE11017519.5.0000.0020 que envolveu 143 profissionais da medicina atuantes na 

assistência em saúde em diferentes especialidades e estados brasileiros que 

concordaram em responder o instrumento de pesquisa online encaminhado por 

grupos de WhatsApp. 

 

3.2 PROCEDIMENTOS DE COLETA DE DADOS 

 Uma vez aprovada pelo Comitê de Ética em Pesquisa (CEP), os profissionais 

médicos, foram convidados para participação da pesquisa através de uma mensagem 

distribuída nos grupos de WhatsApp das redes de contatos das pesquisadoras. A 

mensagem trazia uma breve explicação sobre a pesquisa com o convite para 

conhecer mais sobre a mesma a partir de um link do google forms que dava acesso 

ao termo de consentimento livre e esclarecido (TCLE). A cada participante foi 

solicitado que o convite fosse encaminhado para outro/as médico/as da rede de 

contatos do convidado/participante, utilizando-se o método de coleta de dados 

conhecido como bola de neve virtual (COSTA, 2018).  

Dessa forma, a amostra é autogerada, contando com a colaboração 
voluntária do(s) membro(s) inicial(is) e dos subsequentes, sendo, assim, uma 
amostragem não probabilística, pois, mesmo que seja definida 
matematicamente a quantidade de pessoas a serem pesquisadas, nem todos 
os elementos da população-alvo têm a mesma possibilidade de serem 
atingidos pelas indicações (COSTA, 2018, p. 19). 

 

 Após o aceite digital do TCLE, os participantes eram encaminhados para uma 

janela com o instrumento de pesquisa, constituído de informações sócio demográficas 

e duas escalas: a escala Índice interpessoal Reatividade (IRI) de Davis (1980) (escala 

de empatia), traduzida e validada no Brasil por Sampaio e colaboradores (2011) com 

o nome de escala multidimensional de reatividade interpessoal (EMRI) e a escala 

axiológica de Hospitalidade (escala dos valores éticos relacionados à prática 

profissional) de González-Serna e colaboradores (2017). 



 
 

 

47 

 A escala multidimensional de reatividade interpessoal (EMRI) é uma escala de 

fácil aplicação, composta por 26 itens que descrevem comportamentos, sentimentos 

e características relacionadas à empatia; todas as respostas são obtidas em uma 

escala Likert que varia de 1 (discordo completamente) a 5 (concordo completamente) 

e dividida em quatro subescalas independentes, uma para cada dimensão: Angústia 

Pessoal, Consideração Empática, Tomada de Perspectiva e Fantasia. A Angústia 

Pessoal e Consideração Empática estão relacionadas com experiências afetivas, 

enquanto a Tomada de Perspectiva e Fantasia referem-se a experiências cognitivas 

(ANEXO A e B). A subescala da dimensão Angústia Pessoal mede sentimentos de 

ansiedade, apreensão e desconforto em contextos interpessoais tensos, avaliando as 

sensações efetivas de desconforto, e desprazer dirigidas para o self, quando o 

indivíduo imagina o sofrimento de outrem e está composta por 6 itens. A subescala 

da Consideração Empática, formada por 7 itens, mede a capacidade de experienciar 

sentimentos de compaixão e preocupação pelo outro. Esta dimensão relaciona-se aos 

sentimentos dirigidos aos outros e a motivação para ajudar pessoas em necessidade, 

perigo ou desvantagem. Já a subescala Tomada de Perspectiva que compreende o 

aspecto cognitivo da empatia, mede a capacidade cognitiva do indivíduo de se colocar 

no lugar das outras pessoas, reconhecendo e inferindo o que elas pensam e sentem, 

e é composta por 6 itens. Na subescala da Fantasia, com 7 itens, avalia-se a 

propensão da pessoa em se colocar em situações fictícias, como a tendência de 

transpor a si mesmo imaginativamente, colocando-se no lugar de filmes e/ou 

personagens.  

A característica mais marcante deste instrumento é que ele permite medir tanto 

o aspecto cognitivo quanto a reação emocional do indivíduo ao adotar uma atitude 

empática. Apesar de Davis (1980) declarar que as respostas a todos os itens não 

devem ser normalmente somados em uma única pontuação de empatia (empatia 

total), pois este fato pode obscurecer a influência que cada dimensão separada pode 

ter sobre comportamento empático, para as análises de correlação, foram utilizados 

neste estudo, os escores de empatia total. 

A Escala Axiológica de Hospitalidade (GONZÁLEZ-SERNA et al, 2017) é uma 

escala composta por 17 itens que descrevem valores éticos para boa prática 

profissional, ou seja, o ideal para o bem do paciente. Todas as respostas são obtidas 

em uma escala Likert que varia de 0 (não é importante para uma excelente prática 

clínica) a 7 (totalmente importante para uma excelente prática clínica); sendo o 



 
 

 

48 

intervalo entre 1 a 6 (relativamente importante para excelente prática clínica com 

importância de 1 a 6). Os 17 itens estão divididos em quatro subescalas 

independentes, uma para cada dimensão (Responsabilidade, Respeito, Cuidado 

Transpessoal, Qualidade), vide anexo C e D. 

A subescala da dimensão Responsabilidade avalia a capacidade para 

reconhecer e aceitar as consequências de uma ação livremente realizada, e é 

composto pelos valores que representam a aceitação do atendimento personalizado 

e próximo do usuário. A subescala da dimensão Respeito é composta de valores que 

representam o respeito pela vida, pela autonomia do usuário e pelo tratamento justo. 

Já a subescala da dimensão Cuidado transpessoal avalia o cuidado que tenta 

conectar e abraçar o espírito ou alma dos outros através dos processos de cuidado e 

de tratamento e envolve os valores que representam a capacidade de projeção 

pessoal em relação ao usuário, com uma motivação altruísta e um cuidado diligente. 

A subescala da dimensão Qualidade consiste na propriedade ou conjunto de 

propriedades inerentes a algo, que nos permitem julgar seu valor, sendo composta 

por valores que representam uma ação do profissional baseada na competência e 

autonomia profissional, bem como um conceito geral e amplo de qualidade que 

engloba outros elementos estruturais ou processuais da mesma. 

Os escores de hospitalidade podem ser interpretados conforme descritos no 

quadro 2. 

 

Quadro 2–Interpretação da estimativa dos valores éticos para prática profissional associado as 
dimensões de hospitalidade 

                   Valores éticos 
 
Dimensões de   
Hospitalidade 

Alto Médio Baixo 

Hospitalidade total  86 – 119 pontos 51 - 85 pontos 0-50 pontos 

Responsabilidade  21-28 pontos 9-20 pontos 0-8 pontos 

Respeito  26-35 pontos 11-25 pontos 0-10 pontos 

Cuidado transpessoal  21-28 pontos 9-20 pontos 0-8 pontos 

Qualidade  21-28 pontos 9-20 pontos 0-8 pontos 

Fonte: pesquisadora, 2020 

 

Os participantes, médicos, receberam as instruções para responder ao 

questionário, cujo aceite foi vinculado ao TCLE, através do google forms. Eles também 



 
 

 

49 

foram assegurados da confidencialidade e anonimato dos dados obtidos, assim como 

da voluntariedade de sua conclusão (APÊNDICE 1). 

  

 

3.3 ANÁLISE DOS DADOS 

 

O programa estatístico SPSS, versão 20.0, foi utilizado para armazenamento 

de dados, tabulação e análise estatística. O teste de T de Student foi utilizado para 

testar as diferenças estatísticas entre as médias dos escores das escalas de empatia 

e de hospitalidade e suas comparações conforme: sexo, formação prévia em valores, 

vivência de situações estressantes no último ano e campo de atuação (pediatria ou 

adulto). O teste de Anova One-way foi realizada em associação ao teste post-hoc de 

Bonferroni, a fim de avaliar as diferenças estatísticas nos escores médios das escalas 

de empatia e de hospitalidade entre as áreas de atuação (clínica e especialidades, 

pediatria, ginecologia e obstetrícia, cirurgia, outros). Para as correlações entre os 

escores das escalas de empatia e hospitalidade foi realizado o teste de Pearson 

bicaudal. Os resultados foram considerados estatisticamente significativos para o 

valor de p menor que 0,05. 

 

 

  



 
 

 

50 

4 RESULTADOS 

 

Os questionários foram aplicados para 143 profissionais da medicina atuantes 

na assistência em diferentes áreas/especialidades e estados brasileiros. A idade 

média dos profissionais foi 45,2  11,73 variando entre 24 e 73 anos com tempo de 

atuação de 3 meses a 47 anos, sendo a média de 18,2 ± 11,8. As demais 

características gerais dos entrevistados estão apresentadas na Tabela 1. 

 
Tabela1. Características gerais de 143 profissionais da medicina participantes da pesquisa, Brasil, 
2020. 

Variáveis N    % 

SEXO 

Feminino                                                                                                 95                       66,43 

Masculino                                                                                                48 33,57 

AREA DE ATUAÇÃO   

Clínica Médica e Especialidades* 49 34,27 

Pediatria 47 32,87 

Obstetrícia e Ginecologia 21 14,68 

Cirurgia 17 11,88 

Radiologia e Diagnostico por imagem 06   4,20 

Outros (Ortopedia e Anestesiologia) 03   2,10 

CAMPO DE ATUAÇÃO   

Adulto 96 67,13 
Pediatria 47 32,87 

TIPO DE VÍNCULO   

Público 30 20,98 

Privado 24 16,78 

Público e Privado 89 62,24 
* HOMEOPATIA, NEUROLOGIA, PSIQUIATRIA, ONCOLOGIA, REUMATOLOGIA 

Fonte: a pesquisadora, 2020. 

 

 

Na Tabela 2 estão demonstrados os escores de empatia total e suas dimensões 

como resultado das respostas ao questionário aplicado em 143 profissionais da 

medicina. Pode-se notar que o escore médio de Angústia Pessoal obteve a menor 

pontuação enquanto a Consideração Empática foi a dimensão que mais pontuou, 

além da dimensão Empatia Total que resulta da soma de todas as outras médias. 

 

 

 

 



 
 

 

51 

 

Tabela 2. Escores de Empatia Total e suas dimensões a partir da aplicação da Escala de Empatia em 
profissionais da medicina, Brasil, 2020 

Dimensões de empatia N Mínimo Máximo Média Desvio padrão 

Empatia total 143 56 123 93,01 13,613 

Angústia Pessoal  143 6 30 16,19 4,984 

Consideração empática  143 16 35 28,94 4,112 

Tomada de perspectiva  143 14 30 24,29 3,391 

Fantasia 143 10 36 23,59 5,827 

  Fonte: pesquisadora, 2020. 

 

 

Na correlação entre os escores de Empatia Total e suas dimensões 

apresentada na Tabela 3, observou-se que todas as dimensões se correlacionaram 

positivamente entre si com exceção das dimensões Tomada de Perspectiva e 

Angústia Pessoal que não se correlacionaram. A correlação foi alta entre Empatia 

Total e suas dimensões com exceção da Tomada de perspectiva onde a correlação 

foi moderada, e fraca, entre Tomada de Perspectiva e Fantasia. 

 

Tabela 3- Correlação entre os escores de Empatia Total e suas dimensões a partir da aplicação da 
Escala de Empatia em 143 profissionais da medicina, Brasil, 2020  

Dimensões de 

empatia 

Empatia 

total  

Angústia 

Pessoal  

Consideração 

empática  

Tomada de 

perspectiva  
Fantasia  

Empatia total  1     

Angústia 

Pessoal  
0,739** 1    

Consideração 

empática  
0,800** 0,420** 1   

Tomada de 

perspectiva  
0,484** 0,013 0,438** 1  

Fantasia  0,858** 0,566** 0,549** 0,228** 1 

**Correlação de Pearson bicaudal, significante para o nível < 0,01. Fonte: pesquisadora, 2020. 

 

Quando comparado a relação dos escores de Empatia Total e suas dimensões 

entre sexos, observou-se que a única dimensão onde não houve diferença 

significativa foi a Tomada de Perspectiva (Tabela 4) e que em todas as outras, o 

escore médio de empatia foi maior entre os profissionais do sexo feminino.   

 
 
 
 



 
 

 

52 

Tabela 4 – Comparação dos escores de Empatia Total e suas dimensões entre sexo feminino e 
masculino, a partir da aplicação da Escala de Empatia em profissionais da medicina, Brasil, 2020 

Dimensões de empatia Sexo N Média Desvio padrão Valor de p 

Empatia total  
Feminino 95 96,17 12,847  

< 0,001** Masculino 48 86,75 13,021 

Angústia Pessoal  
Feminino 95 17,21 4,929  

< 0,001** Masculino 48 14,17 4,493 

Consideração empática  
Feminino 95 29,79 3,856  

< 0,001** Masculino 48 27,27 4,129 

Tomada de perspectiva  
Feminino 95 24,60 3,372  

0,121 Masculino 48 23,67 3,379 

Fantasia 
Feminino 95 24,57 5,666  

< 0,001** Masculino 48 21,65 5,707 

**Teste T de Student significativo para p < 0,01. Fonte: pesquisadora, 2020. 

 

Na comparação dos escores de Empatia Total e suas dimensões entre 

profissionais com alguma ou nenhuma formação em valores, não foram observadas 

diferenças estatisticamente significantes (Tabela 5).   

 

Tabela 5 – Comparação dos escores de Empatia Total e suas dimensões entre profissionais da 
medicina com alguma ou nenhuma formação em valores, a partir da aplicação da Escala de Empatia, 
Brasil, 2020 

Dimensões de empatia 
Formação previa 

em valores? 
n média 

desvio 
padrão 

valor p 

Empatia total  
SIM 63 93,76 14,420 

0,558 
NÃO 80 92,42 13,003 

Angústia Pessoal  
SIM 63 16,51 4,745 

0,499 
NÃO 80 15,94 5,181 

Consideração 
empática  

SIM 63 28,98 4,542 
0,918 

NÃO 80 28,91 3,789 

Tomada de 
perspectiva  

SIM 63 24,38 3,544 
0,769 

NÃO 80 24,21 3,287 

Fantasia  

 

SIM 63 23,89 5,916 
0,585 

NÃO 80 23,35 5,781 

Teste T de Student. Fonte: pesquisadora, 2020. 

 

No quesito ter passado por alguma vivência de situação dolorosa ou 

estressante no último ano, de 83 profissionais de medicina que responderam sim e 60 

que responderam não, foi observado diferença significativa apenas nos escores das 

dimensões Consideração Empática e Empatia Total. Sendo que o escore da dimensão 

Consideração Empática foi maior entre os profissionais da medicina que responderam 

sim ao quesito (Tabela 6). 

 



 
 

 

53 

Tabela 6 – Comparação dos escores de Empatia Total e suas dimensões entre profissionais da 
medicina com alguma ou nenhuma vivência de situação dolorosa ou estressante no último ano, a partir 
da aplicação da Escala de Empatia, Brasil, 2020. 

Dimensões de empatia 
Vivência de situação 
estressante recente? 

N Média 
Desvio 
padrão 

Valor p 

Empatia total  
SIM 83 95,01 13,041 

0,038* 
NÃO 60 90,23 14,005 

Angústia Pessoal  
SIM 83 16,60 5,132 

0,245 
NÃO 60 15,62 4,755 

Consideração 
empática  

SIM 83 29,72 3,970 
0,007** 

NÃO 60 27,87 4,094 

Tomada de 
perspectiva  

SIM 83 24,42 3,640 
0,577 

NÃO 60 24,10 3,035 

Fantasia  
SIM 83 24,27 5,581 

0,102 
NÃO 60 22,65 6,073 

*Teste T de Student significativo para p < 0,05; **p< 0,01. Fonte: pesquisadora, 2020. 

 

 

Os próximos dados, referem-se aos escores de Hospitalidade Total e suas 

dimensões, que foram interpretados segundo o quadro 2, como valor ético alto para 

prática profissional em todas as suas dimensões, conforme apresentado na Tabela 7.  

 
 
Tabela 7– Escores de Hospitalidade Total e suas dimensões a partir da aplicação da Escala Axiológica 

de Hospitalidade em profissionais da medicina, Brasil, 2020 

Dimensões de Hospitalidade N Mínimo Máximo Média Desvio padrão 

Hospitalidade total 143 83 119 108,66 8,072 

Responsabilidade  143 15 28 25,52 2,605 

Respeito  143 23 35 32,62 2,551 

Cuidado Transpessoal  143 14 28 24,73 2,895 

Qualidade  143 13 28 25,80 2,415 

Fonte: pesquisadora, 2020. 

 
 

Na comparação destes escores de hospitalidade entre os sexos masculino e 

feminino (Tabela 8), observou-se diferença significativa apenas na dimensão Cuidado 

Transpessoal, e com pontuação média maior entre os profissionais do sexo feminino, 

embora ambas as pontuações sejam consideradas altas como valor ético para prática 

profissional. 

 

 

 

 



 
 

 

54 

Tabela 8 – Comparação dos escores de Hospitalidade Total e suas dimensões entre os sexos 
masculino e femininos, a partir da aplicação da Escala Axiológica de Hospitalidade em profissionais da 
medicina, Brasil, 2020 

Dimensões de Hospitalidade Sexo N Média Desvio padrão Valor de p 

Hospitalidade total  
Feminino 95 109,34 7,710 

0,162 
Masculino 48 107,33 8,675 

Responsabilidade  
 

Feminino 95 25,80 2,341 
0,068 

Masculino 48 24,98 3,010 

Respeito  
Feminino 95 32,63 2,548 

0,915 
Masculino 48 32,58 2,583 

Cuidado Transpessoal 
 

Feminino 95 25,08 2,728 
0,038* 

Masculino 48 24,02 3,111 

Qualidade 
Feminino 95 25,82 2,445 

0,907 
Masculino 48 25,77 2,381 

*Teste T de Student significativo para p < 0,05. Fonte: pesquisadora, 2020. 
 
 

Quanto ao quesito formação explícita em valores e vivência de situação 

estressante ou dolorosa no último ano, não se observou diferença significativa nos 

escores de Hospitalidade Total e suas dimensões. 

Na correlação entre os escores das dimensões de hospitalidade, percebemos 

que todas se correlacionaram positivamente entre si como demonstrado na Tabela 9. 

No entanto esta correlação é fraca entre as dimensões Qualidade e as outras três 

dimensões Responsabilidade, Respeito e Cuidado Transpessoal. 

 

Tabela 9 - Correlação entre os escores de Hospitalidade Total e suas dimensões a partir da aplicação 
da Escala Axiológica de Hospitalidade aos 143 profissionais médicos, Brasil, 2020  

Dimensões de 
Hospitalidade 

Hospitalidade 
total  

Responsabilidade  Respeito  
Cuidado 

Transpessoal Qualidade  

Hospitalidade 
total  

1     

Responsabilidade  0,808** 1    

Respeito  0,781** 0,492** 1   

Cuidado 
Transpessoal 0,858** 0,644** 0,606** 1  

Qualidade  0,618** 0,330** 0,295** 0,322** 1 

**Correlação de Pearson, bicaudal significante a nível < 0,01. Fonte: pesquisadora, 2020. 
  

 

Na Tabela 10, demonstra-se os resultados da correlação dos escores das 

dimensões de empatia com os escores das dimensões de hospitalidade e nela pode-

se identificar correlação significativa entre Empatia Total, com todas as dimensões de 

hospitalidade, exceto com a dimensão qualidade.  

  



 
 

 

55 

Tabela 10 - Correlação entre os escores de Empatia Total e suas dimensões com Hospitalidade Total 
e suas dimensões a partir da aplicação de suas escalas em 143 profissionais da medicina, Brasil, 2020  

   Dimensões de  
        Hospitalidade 
 
 
 
 
 

Dimensões         
de Empatia                       

Hospitalidade 
total  

Responsabilidade  Respeito  
Cuidado 

Transpessoal  
Qualidade  

Empatia total  0,340** 0,338** 0,241** 0,371** 0,070 

Angústia pessoal  0,106 0,194* 0,023 0,142 -0,048 

Consideração 
empática  

0,455** 0,403** 0,291** 0,474** 0,212* 

Tomada de 
perspectiva  

0,299** 0,286** 0,301** 0,286** 0,031 

Fantasia  0,207* 0,174* 0,163 0,245** 0,038 

** Correlação de Pearson, bicaudal, significante a nível < 0,01; * nível < 0,05.  
Fonte: pesquisadora, 2020. 
 
 

A dimensão empática de Angústia Pessoal correlacionou-se significativamente 

apenas com a dimensão Responsabilidade da escala de hospitalidade. A 

Consideração Empática se correlacionou com todas as dimensões de hospitalidade. 

A dimensão fantasia se correlacionou significativamente com a dimensões de 

hospitalidade total, responsabilidade e Cuidado Transpessoal, já a dimensão Tomada 

de Perspectiva apenas não se correlacionou com a dimensão Qualidade.  

Uma vez estabelecida estas relações para o contexto geral da amostra,  

analisamos na sequência, a comparação dos escores de Empatia Total e suas 

dimensões sob a ótica da área de atuação destes profissionais, subdividida em clínica 

médica, obstetrícia e ginecologia, pediatria, cirurgia e outros (ortopedia e 

anestesiologia), excluindo o grupo de profissionais que trabalham exclusivamente 

com radiologia e exames de imagem por não termos certeza do envolvimento com 

assistência, totalizando uma amostra de 137 profissionais. Observou-se diferença 

significativa a nível de 0,05 entre as áreas de pediatria e cirurgia, sendo que os 

pediatras apresentaram um escore mais alto na subescala de angústia pessoal do 

que os cirurgiões, conforme demonstrado na Tabela 11. 

 

 



 
 

 

56 

 
Tabela 11 – Comparação dos escores de Empatia Total e suas dimensões entre áreas de atuação, a 

partir da aplicação da Escala de empatia em 137 profissionais médicos, Brasil, 2020 

Dimensões de 
empatia 

Área de atuação N Média 
Desvio 
padrão 

Valor de p 

Empatia total  

Clínica e especialidades 49 92,59 13,752 

0,130 

Pediatria 47 95,60 12,936 

Ginecologia/Obstetrícia 21 94,62 13,181 

Cirurgia 17 87,24 15,534 

Outros1 3 81,67 7,371 

Angústia 
pessoal 

Clínica e especialidades 49 15,73 4,923 

0,012 

Pediatria 47 17,83* 4,556 

Ginecologia/Obstetrícia 21 15,95 4,566 

Cirurgia 17 13,29* 4,947 

Outros1 3 13,67 1,155 

Consideração 
empática  

Clínica e especialidades 49 29,39 3,989 

0,342 

Pediatria 47 29,13 4,057 

Ginecologia/Obstetrícia 21 29,24 4,073 

Cirurgia 17 27,06 5,129 

Outros1 3 27,67 1,155 

Tomada de 
perspectiva  

Clínica e especialidades 49 24,65 3,551 

0,865 

Pediatria 47 24,30 2,911 

Ginecologia/Obstetrícia 21 23,76 3,714 

Cirurgia 17 24,35 3,445 

Outros1 3 23,33 6,506 

Fantasia 

Clínica e especialidades 49 22,82 5,667 

0,072 

Pediatria 47 24,34 5,639 

Ginecologia/Obstetrícia 21 25,67 6,175 

Cirurgia 17 22,53 6,135 

Outros1 3 17,12 5,568 

Anova unilateral entre grupos. *Teste de Bonferroni com diferença significativa a nível < 0,05.  
Outros1: Ortopedia e Anestesiologia. Fonte: pesquisadora, 2020. 
 

 

Na comparação dos escores de hospitalidade total e suas dimensões entre as 

diferentes áreas de atuação, não foi evidenciado diferença significativa.  

Uma análise foi realizada com intuito de comparar os escores das subescalas 

de empatia e hospitalidade subdividindo os profissionais em pediatras e profissionais 

que atendem adultos. No que diz respeito aos escores de hospitalidade não foi 

encontrado nenhuma diferença significativa, mas, quando analisados os escores das 

subescalas de empatia a diferença significativa foi observada na dimensão angústia 

pessoal, sendo que o escore foi maior entre os pediatras do que entre os profissionais 

da medicina que atendem adultos (Tabela12). 



 
 

 

57 

 

Tabela 12 – Comparação dos escores de Empatia total e suas dimensões entre profissionais da 

medicina (n = 137) de acordo com o campo de atuação, a partir da aplicação da Escala de empatia, 

Brasil, 2020 

Dimensões de empatia 
Campo de 
atuação 

N Média Desvio padrão Valor de p 

Empatia total (ET) 
Adulto 90 91,69 13,975 

0,114 
Pediatria 47 95,60 12,936 

Angústia pessoal (AP) 
Adulto 90 15,26 4,822 

0,003** 
Pediatria 47 17,83 4,556 

Consideração 
empática (CE) 

Adulto 90 28,86 4,234 
0,718 

Pediatria 47 29,13 4,057 

Tomada de 
perspectiva (TP) 

Adulto 90 24,34 3,626 
0,939 

Pediatria 47 24,30 2,911 

Fantasia (F) 
Adulto 90 23,23 6,021 

0,298 
Pediatria 47 24,34 5,639 

**Teste T de Student significativo para p < 0,01. Fonte: pesquisadora, 2020. 

 

Uma análise foi realizada para investigar a relação dos escores de empatia e 

hospitalidade com tempo de atuação, não sendo observada correlação entre tais 

variáveis na amostra avaliada. 

 

 

  



 
 

 

58 

5 DISCUSSÃO 

 

Os resultados apresentados a seguir foram discutidos à luz do referencial 

teórico adotado para este estudo. O objetivo principal buscou analisar, a relação entre 

empatia e hospitalidade no contexto da humanização da assistência em saúde com 

enfoque em profissionais da medicina, suas diferentes áreas de atuação, sexo, campo 

de atuação e como isso pode estar relacionado à sua estimativa dos valores éticos da 

profissão.  

Os dados sobre os escores de Empatia Total e suas dimensões, assim como 

suas correlações serão abordados a seguir.  Por questões didáticas as dimensões de 

empatia emocional e de empatia cognitiva serão analisadas separadamente, e 

seguidas pela discussão sobre os fatores que podem influenciar na empatia e 

hospitalidade. 

 

5.1 ANGÚSTIA PESSOAL E CONSIDERAÇÃO EMPÁTICA (DIMENSÃO 

EMOCIONAL) 

A dimensão Angústia Pessoal obteve o menor escore de empatia, enquanto a 

dimensão Consideração Empática foi a que mais pontuou. Considerando-se que a 

angústia pessoal muitas vezes leva ao afastamento da situação de sofrimento 

vivenciada pelo outro para aliviar o próprio estado de desconforto, e que, a 

consideração empática está associada ao comportamento pró-social, de ajuda, 

orientada para o outro (HOFFMAN, 2001; BATSON et al., 1987), é desejável que entre 

os profissionais da medicina o escore de Angústia Pessoal seja menor que os outros 

escores, uma vez que esta dimensão pode interferir negativamente na motivação e 

no comportamento pró-social, necessário no atendimento ao paciente. 

Para discutir esses dados, buscou-se na literatura, referências sobre a escala 

multidimensional de reatividade interpessoal (EMRI) aplicado à população brasileira. 

Este estudo encontrou escores médios semelhantes ao do estudo de Formiga (2014), 

com exceção da dimensão Angústia Pessoal. A diferença observada, sugere que os 

profissionais da medicina apresentam menores escores de Angústia Pessoal do que 

a população brasileira no geral. Tal fato encontra apoio científico nos estudos de 

Decety (2020), sobre neurociência que tem demonstrado padrões diferentes de 

resposta neuronais a estímulo de dor quando comparado profissionais da medicina e 



 
 

 

59 

grupo controle. Esses estudos sugerem que a experiência adquirida e o conhecimento 

científico, desempenham um papel importante na maneira como os profissionais da 

medicina percebem a dor/sofrimento de outras pessoas, exercendo amortecimento da 

excitação negativa (angústia pessoal), o que teria consequências benéficas para o 

raciocínio clínico, e, consequentemente, na expressão da consideração empática ou 

compaixão, diferentemente do grupo controle onde o aumento da atividade neuro-

hemodinâmica incluiu ativação de mecanismos de aversão e afastamento do perigo e 

da ameaça (DECETY, 2020).  

Assim como em outros estudos, inclusive os estudos de Davis (1983) as 

dimensões de empatia se correlacionaram positivamente entre si com exceção das 

dimensões Angústia Pessoal e Tomada de Perspectiva que não se correlacionaram 

(tabela 3). Este resultado, está em conformidade com a discussão feita no parágrafo 

anterior onde foi abordado o fato da angústia pessoal ser um sentimento dirigido ao 

self e, portanto, não influenciar na tomada de perspectiva. Por outro lado, a Angústia 

Pessoal se correlacionou com a Consideração Empática o que segundo Hoffman 

(2000) e Batson (1987) pode ocorrer quando o sujeito não pode se distanciar da 

situação que lhe causa angústia impelindo-o a ajudar com intuito de diminuir esta 

angústia. No caso dos profissionais da medicina, esta angústia pode ser responsável 

pela consideração empática e consequente atitude pró-social.  

 

5.2 TOMADA DE PERSPECTIVA E FANTASIA (DIMENSÃO COGNITIVA) 

Por outro lado, mas não menos importante, temos a pontuação média dos 

escores de aspecto cognitivo, Tomada de Perspectiva e Fantasia, também altos. 

Segundo Davis (1983), alto escore na Tomada de Perspectiva, associa-se com melhor 

competência social, fato este desejado para profissionais da medicina e que 

coincidem com os achados deste estudo, os quais devem impactar positivamente na 

relação médico-paciente como referido por Hojat (2002).  

Entende-se que a compreensão da perspectiva do paciente é um fator 

importante na relação médico-paciente, e que a falha dessa compreensão pode 

interferir na clareza da comunicação que por sua vez, além de contribuir para a 

insatisfação do paciente, pode levar, como referido por Beckman et al (1994), ao 

aumento da judicialização na medicina. Koeche e al (2013) que abordaram a questão 

da prevalência do erro médico no estado de Santa Catarina, encontraram que a 



 
 

 

60 

maioria das denúncias por negligência, foram absolvidas, o que permitiu inferir que a 

fragilidade da relação médico-paciente, favoreceu denúncias pouco consistentes. 

Esses autores alertam para a necessidade de “aprimoramento da relação médico-

paciente como elemento fundamental de inibição das denúncias evitáveis e pouco 

consistentes para ensejar condenações” (KOECHE et al, 2013, p. 51). 

Segundo Riess (2017), muitas vezes durante uma relação médico-paciente 

pode ocorrer falta de empatia afetiva devido a diferenças raciais, étnicas, religiosas 

entre outras, e neste aspecto a empatia cognitiva (tomada de perspectiva) se torna 

fundamental para coibir diferenças no atendimento causadas pelo preconceitos. “Não 

há lugar para discriminação ou cuidados desiguais oferecidos a pacientes que diferem 

da cultura majoritária ou da cultura majoritária dos profissionais de saúde” (REISS, 

2017).   

Para Derrida, a hospitalidade implica no desafio da aceitação do desconhecido. 

O estranho pode representar ameaça à segurança de quem o acolhe, e por outro lado, 

ao ser recebido, este estranho pode sofrer ameaça de ser transformado no mesmo, 

de não ter preservada a sua cultura, seus laços de pertencimento, sua identidade e 

sua diferença. Nesse sentido, a tomada de perspectiva é uma ferramenta que pode 

mediar a desconstrução de uma relação médico-paciente tornando a mais empática.  

A correlação positiva entre as dimensões de Tomada de Perspectiva e 

Consideração Empática (Tabela 3), encontra-se justificada nos estudos de Batson 

(2007) e também de Hoffman (2000). Tais estudos sugerem que a tomada de 

perspectiva possa levar à empatia afetiva e consequentemente ao comportamento 

pró-social. Batson (1987), ressalva que o comportamento pró-social, tem como 

desencadeante a empatia afetiva ao invés da empatia cognitiva, emocionalmente 

neutra. 

Os estudos de Hoffman (2000) propuseram uma sequência de 

desenvolvimento empático em crianças pequenas. Os achados apontaram que 

habilidades para tomada de perspectiva, associada a distinção entre o self e o outro, 

levavam à consideração empática. O que lhe permitiu afirmar que “a habilidade de 

diferenciar o próprio self do outro, e atribuir o próprio estado simulado ao alvo, é 

fundamental para que a empatia afetiva madura ocorra” (HOFFMAN, 1973).  

Traçando um paralelo com Stein (2004), encontramos certa semelhança entre 

o 3º nível de empatia, definido por ela como a “a objetivação compreensiva da vivência 



 
 

 

61 

explicitada” (STEIN, 2004, p 27), e a empatia madura (consideração empática) 

descrita por Hoffman (1973). 

Segundo Stein (2004, p. 89) em uma consulta médica, a avaliação dos sinais e 

sintomas que permitem ao profissional da medicina, o diagnóstico de determinada 

doença está relacionada ao conhecimento do profissional da medicina e não à 

empatia. A empatia esta relacionada à percepção dos sentimentos que a pessoa 

doente manifesta. Este reconhecimento seria o primeiro nível de empatia, mas para 

proporcionar um melhor cuidado, seria necessário avançar dentro do processo 

empático e desta forma entender sentimentos, relações e assim poder ir além da 

doença. 

A dimensão Fantasia também apresentou escore de empatia alto. A tendência 

de fantasiar sobre situações fictícias, segundo Stotland (1978), mostraram influenciar 

as reações emocionais em relação aos outros e subsequentemente no 

comportamento de ajuda. Tal fato nos permite inferir que escores médio elevados na 

dimensão Fantasia, como o encontrado nesse estudo, pode relacionar-se com maior 

disposição para reatividade emocional e sensibilidade para com os outros como 

observado por Davis (1983) e desejado em os profissionais da medicina. 

 

5.3 FATORES QUE INTERFEREM NA EMPATIA E HOSPITALIDADE 

Constatou-se diferença de gênero significativa em quase todas as dimensões 

de empatia, com as mulheres pontuando substancialmente mais alto do que os 

homens nas medidas de Angústia Pessoal e Fantasia, não havendo diferença para a 

dimensão Tomada de Perspectiva o que se correlaciona aos achados de Davis (1980).  

Diversos estudos sugerem que existem diferenças de gênero em prestação de 

cuidados e atitudes empáticas. Evidências de que as mulheres pontuam 

significativamente mais alto na escala de empatia do que os homens, segundo Hojat 

(2002), sugerem que médicas podem processar um tipo diferente de cuidado, com 

base em uma melhor compreensão das experiências e sentimentos do paciente. Este 

fato reflete inclusive nas questões judiciais, como já mencionado, sendo as médicas 

menos processadas que os médicos (KOECHE, 2003, p. 47) 

Outra interpretação para este fato, encontra-se fundamentada nos estudos de 

Carol Gilligan (1982), sobre a diferença do desenvolvimento moral de mulheres e 

homens. Em particular, quando afirma que as mulheres tendem a pensar moralmente 



 
 

 

62 

em termos de conexão com os outros (relacionamentos) e em termos de se preocupar 

(responsabilidade por) com aqueles com quem estão conectadas (empatia), enquanto 

homens, em contraste e de acordo com os estudos de Kohlberg (1984), tendem a 

pensar mais em termos de princípios gerais de justiça e direitos individuais contra (ou 

autonomia individual de) outras pessoas.  

Segundo Sampaio et al (2009), essas diferenças atribuídas ao gênero podem 

estar relacionadas à utilização de instrumentos auto-avaliativos, que tendem a sofrer 

influências da expectativa social e das representações que os participantes têm a 

respeito dos papéis sociais atribuídos a homens e a mulheres na sociedade. 

Como é amplamente conhecido, os autorrelatos podem ser influenciados por 

uma variedade de fatores interferentes. Eles podem não indicar como a pessoa 

realmente se sentiu, mas sim refletir o conhecimento de como as outras pessoas 

esperam que ela se sinta. Eles também podem variar de acordo com a capacidade do 

indivíduo de verbalizar seus pensamentos (STUEBER, 2019). 

No quesito, ter passado por alguma situação dolorosa ou estressante no último 

ano, foi observado diferença significativa apenas na dimensão Consideração 

Empática e Empatia Total. Sendo que o escore de consideração empática foi maior 

entre os profissionais da medicina que responderam sim a este quesito. Esse, 

resultado vem de encontro com a concepção de Hoffman (1973), onde a empatia à 

luz de uma variedade de sinais de angústia de outra pessoa decorre de vários modos 

de excitação. Dentre esses estão a imitação, o condicionamento clássico e a 

associação direta - onde um simpatiza porque a situação do outro lembra uma 

experiência dolorosa própria - como mecanismos de "ação rápida e automática" que 

produzem uma resposta empática (STUEBER, 2019). Isso poderia justificar uma 

maior pontuação no escore de consideração empática entre os profissionais da 

medicina que haviam passado por situação estressante no último ano. 

Também é possível perceber esta relação em diferentes relatos de 

profissionais da medicina que mudaram a maneira de atender seus pacientes quando 

eles próprios passaram pelo processo de serem os pacientes, evidenciando que a 

mudança de valores se baseou em experiências vividas e que leva a inferir que essas 

vivências influenciam na dimensão de consideração empática e comportamento pro-

social. 

Na avaliação dos escores de empatia entre as áreas de atuação, assim como 

entre médicos de pacientes pediátricos e médicos de pacientes adultos encontramos 



 
 

 

63 

diferença significativa nos escores da dimensão de angústia pessoal, sendo mais alto 

entre pediatras quando comparados com cirurgiões e médicos de pacientes adultos. 

Sugerindo que a empatia pode variar em nível e tipo de acordo com a especialidade 

médica. Baseando-se no fato de que pessoas têm níveis de empatia diferentes entre 

si e de que a empatia é necessária e proporcional à qualidade da relação médico-

paciente, podemos inferir que, médicos em especialidades “orientadas para as 

pessoas” e “orientadas para a tecnologia” apresentaram níveis diferentes de empatia 

corroborando os resultados encontrados nos estudos de Suartz (2013) e Hojat (2002).  

Hojat (2002), mostra em seus estudos que os psiquiatras obtiveram o maior 

escore de empatia média e que anestesiologistas, ortopedistas, neurocirurgiões e 

radiologistas receberem o mais baixo. Tal fato não indica necessariamente que haja 

uma deficiência de empatia em um grupo de baixa pontuação.  

Os dados sobre valores éticos para prática profissional apresentados na Tabela 

7, foram considerados altos em todas as dimensões de hospitalidade. Esses dados 

permitem inferir que para os profissionais da medicina estes valores éticos são 

considerados importantes para a prática profissional. 

A avaliação sobre a diferença de hospitalidade entre os sexos masculino e 

feminino, foi verificado apenas na dimensão Cuidado Transpessoal com as mulheres 

apresentando escore significativamente maior que os homens. A dimensão Cuidado 

Transpessoal, avalia o cuidado que tenta abraçar a alma dos outros através dos 

processos de cuidado e de tratamento, envolvendo os valores que representam a 

capacidade de projeção pessoal em relação ao usuário, com uma motivação altruísta 

e um cuidado diligente. Esse dado pode ser explicado pela relação das atribuições 

morais relacionadas ao sexo em uma sociedade patriarcal conforme abordada por 

Carol Gilligan (1982), o que pode ter feito com que as profissionais do sexo feminino 

obtivessem uma maior pontuação nesta dimensão. Um estudo de Koeche et al (2013) 

demonstram que médicas têm uma melhor relação interpessoal reduzindo as 

chances, por exemplo, de serem processadas.  

Na avaliação da correlação da Empatia Total e suas dimensões com 

Hospitalidade Total e suas dimensões enquanto valores éticos para prática 

profissional (Tabela 12), foi encontrado correlação de empatia total com todas as 

dimensões de hospitalidade com exceção da dimensão de qualidade, que teria 

características mais técnicas, como competência, conhecimento científico, autonomia 

profissional e que dizem respeito as qualidades dos profissionais e do serviço 



 
 

 

64 

relacionado e não diretamente relacionados ao paciente. Por outro lado, a dimensão 

Consideração Empática se correlacionou com todas as dimensões de hospitalidade 

inclusive com a dimensão qualidade demonstrando que para os profissionais da 

medicina esta dimensão é eticamente importante por estar associada a qualidade do 

cuidado. 

Já a dimensão Angústia Pessoal, correlacionou apenas com a dimensão de 

Responsabilidade, caracterizada pela capacidade de reconhecer e aceitar as 

consequências de uma ação livremente realizada, e é composto pelos valores que 

representam a aceitação do atendimento personalizado e próximo do usuário. Tal 

dimensão pode deslocar o processo empático para o self ao invés de focar no paciente 

resultando em um nível maior de angústia pessoal, mas esta Angústia Pessoal como 

abordado anteriormente não implica em um afastamento, mas como descrito em 

Hoffman (2020) pode aumentar o comprometimento com o cuidado pelo fato, do 

profissional da medicina se sentir responsável pelo paciente. 

Na comparação das dimensões de hospitalidades com áreas de atuação ou 

atendimento pediátrico e adulto, não houve diferença significativa, o que nos permite 

concluir que para amostra em questão tais características não influenciam a 

hospitalidade, e os escores em todas as dimensões, situaram-se dentro de valores 

éticos, considerados altos para a prática profissional. 

Com base nos dados apresentados pode se concluir que a empatia esta 

relacionada a hospitalidade e melhores práticas de humanização e cuidado. Mas 

como minimizar, algumas características da relação empática que podem ser 

moralmente incompatíveis, como o fato de se tender a simpatizar mais facilmente com 

pessoas atraentes, pessoas que estão próximas, entre outros fatores que influenciam 

a percepção do mundo social, como preconceitos e que permitem divisões sociais, o 

que poderia levar a desigualdade no tratamento prestado pelos profissionais da 

medicina?  

Talvez não se possa deixar de simpatizar mais facilmente com pessoas 

próximas ou atraentes, mas através das virtudes e da ética de alteridade de Lévinas 

não permitir que este ato empático interfira na prioridade dos atendimentos médicos, 

na oferta de assistência, no privilégio de tratamento em detrimento de outros 

pacientes. 

Em saúde “a responsabilidade é a resposta indeclinável pelo “outro” e um dar-

se inexoravelmente” (MENESES, 2012, p. 46). Assim como na parábola Bíblica sobre 



 
 

 

65 

o Bom Samaritano, o profissional da medicina tocado pelo sofrimento do doente, deve 

acolher e se responsabilizar pelos seus cuidados. 

O rosto do outro, do paciente, em sua vulnerabilidade intima o 

comprometimento e agir ético do profissional da medicina. Mas para que este paciente 

seja acolhido em sua alteridade e tenha um cuidado humanizado é necessário 

empatia. Sem empatia não se tem acolhimento. 

A qualidade deste acolhimento, da hospitalidade, deveria ser pautada na teoria 

da desconstrução de Derrida e assim promover uma visão crítica do atendimento. Isso 

Implica em mudanças ou implementação de políticas de saúde visando humanização 

dos cuidados. 

 

 

 



 
 

 

66 

6 CONSIDERAÇOES FINAIS 

 

O objetivo principal deste estudo consistiu em analisar a relação entre empatia 

e hospitalidade no contexto da humanização da assistência em saúde com enfoque 

em profissionais da medicina e suas diferentes áreas de atuação. Especificamente, 

pretendeu-se analisar se fatores como sexo, vivenciar experiências dolorosas, área 

de atuação, conhecimento sobre valores, poderiam influenciar o tipo e nível de 

empatia e hospitalidade desses profissionais e como isso poderia estar relacionado à 

estimativa dos valores éticos da profissão.  

Os dados obtidos para a amostra analisada permitem concluir que houve 

correlação entre as dimensões de empatia e os valores éticos de hospitalidade, 

considerados altos para prática profissional, o que se acredita que reflita em melhores 

práticas de acolhimento e consequentemente em cuidado mais humanizado.  

Fatores como sexo, área de atuação, e vivência de fatores estressantes podem 

interferir no nível de empatia, enquanto apenas o fator sexo interferiu na dimensão de 

hospitalidade. O tempo de atuação e ter recebido formação explícita em valores, não 

influenciou os valores de hospitalidade e nem os de empatia da amostra analisada. 

Sobre formação explícita de valores, os dados carecem de estudos mais 

aprofundados, uma vez que profissionais da medicina fazem parte de uma 

comunidade moral, e a formação de valores ocorre de forma “indireta” em diferentes 

momentos da vida. Soma-se a isto, o fato de haver poucos estudos sobre a relação 

de emoções morais e valores. 

A diferença encontrada entre os sexos, com mulheres pontuando mais do que 

homens nas diferentes subescalas de empatia, já está bem documentado em 

diferentes estudos, mas cabe uma ressalva, de que os homens também obtiveram 

valores de empatia elevados. Esta é importante para os mecanismos de cuidado, de 

benevolência e de compaixão, necessários à prática da humanização dos cuidados. 

O fato de situações estressantes ou dolorosas vividas pelo profissional da 

medicina produzir uma resposta empática frente à dor do outro, talvez seja um 

caminho a ser explorado na formação profissional visando melhorar a qualidade da 

relação empática, a hospitalidade e consequentemente a humanização dos cuidados. 

Assim como os dados que apontam diminuição do escore da dimensão Angústia 

Pessoal, durante a carreira dos profissionais da medicina, quando comparado com os 

valores encontrados na população geral. Tal fato que impacta positivamente à prática 



 
 

 

67 

médica, nos leva a inferir que, se a dimensão angústia pessoal sofreu diminuição, 

talvez se possa trabalhar as outras dimensões de empatia, visando um maior nível de 

empatia durante a formação acadêmica. 

Edith Stein nos fala dos enganos atribuídos a empatia. Para evitar tais erros e 

enganos, é necessária uma condução permanente da empatia pela percepção 

externa, a constituição do indivíduo alheio está inteiramente fundamentada na 

constituição do corpo físico. A doação de um corpo físico de certa condição na 

percepção externa é, portanto, um requisito para a doação de um indivíduo psicofísico; 

por outro lado, não damos um passo além do corpo físico apenas pela percepção 

externa, mas o indivíduo como tal se constitui em sua totalidade, como vimos, em atos 

de empatia. 

Como limitação deste estudo, consta o fato de ser desenvolvido baseado em 

questionários de autorrelato, que pode implicar em um viés nos escores das 

subescalas e que traz uma visão unilateral (apenas do profissional) da percepção de 

empatia. Seria importante, de forma complementar a realização de novos estudos 

envolvendo a percepção do paciente a respeito da empatia e da hospitalidade na 

relação médico-paciente.  

Outra limitação está representada pelo corte transversal, que não permite 

avaliar se houve diferença nos níveis de empatia com o passar dos anos.  

Espera-se que a análise da correlação entre as dimensões de empatia e de 

hospitalidade médica, venha indicar caminhos para as questões bioéticas da 

humanização dos cuidados, pautados em empatia, alteridade e hospitalidade.  

 

  



 
 

 

68 

REFERÊNCIAS 

ASSING HVIDT, E. et al. Development in Danish medical students’ empathy: Study 
protocol of a cross-sectional and longitudinal mixed-methods study. BMC Medical 
Education, v. 20, n. 1, p. 1–8, 2020. 
 
BAREA, Rudimar. O tema da empatia em Edith Stein. Dissertação (Mestrado em 
Filosofia) - Universidade Federal de Santa Maria, Santa Maria, 2011. 
 
BATSON, C. Daniel. Prosocial motivation: Is it ever truly altruistic? Advances in 
experimental social psychology, v. 20, p. 65-122, 1987. 
 
Batson, C. D., Eklund, J. H., Chermok, V. L., Hoyt, J. L., & Ortiz, B. G. An additional 
antecedent of empathic concern: Valuing the welfare of the person in need. Journal 
of Personality and Social Psychology, v. 93, n. 1, p. 65–74, 2007. 
 
BECKMAN, Howard B.; SUCHMAN, Anthony; MARKAKIS, Kathryn et al. The doctor-
patient relationship and malpractice: lessons from plaintiff depositions. Archives of 
internal medicine, v. 154, n. 12, p. 1365-1370, 1994. 
 
BENEDETTO, Maria Auxiliadora Craice de; MORETO, Graziela; JANAUDIS, Marco 
Aurelio; LEVITES, Marcelo; BLASCO, Pablo G. Educando as emoções para uma 
atuação ética: construindo o profissionalismo médico. Revista Brasileira de 
Medicina. Edição Especial Oncologia, v. 71, p. 15-24, 2014. 
 
BRASIL. Ministério da Saúde. Secretaria de Atenção à Saúde. Humaniza SUS. 
Cartilha da Política Nacional de Humanização. 2. ed. Brasília: Editora do Ministério 
da Saúde, 2010. 
 
______. Ministério da Saúde. Secretaria de Atenção à Saúde. Monitoramento e 
avaliação na política nacional de humanização na rede de atenção e gestão do 
SUS: manual com eixos avaliativos e indicadores de referência. 1. ed. Brasília: 
Editora do Ministério da Saúde, 2009. 
  
______. Ministério da Saúde. Secretaria de Atenção à Saúde. Humaniza SUS. 
Acolhimento e classificação de risco nos serviços de urgência. 1. ed. Brasília: 
Editora do Ministério da Saúde, 2009. 
 
______. Ministério da Saúde. Secretaria de Atenção à Saúde. Humaniza SUS. 
Política Nacional de Humanização: a humanização como eixo norteador das 
Práticas de Atenção e Gestão em Todas as Instâncias do SUS. 1. ed. Brasília: 
Editora do Ministério da Saúde, 2004. 
 
BUZIQUIA, Sabrina Pontes. Ética do cuidado e bioética de proteção como base 
para uma implementação da Política Nacional de Humanização. 2017. 
Dissertação (Mestrado em Bioética) - Pontifícia Universidade Católica do Paraná, 
Curitiba, 2017. 
 
BUZIQUIA, Sabrina Pontes; ELERO, Yasmin; CORRADI-PERINI, Carla. Ética dos 
cuidados como base para a implementação de uma política pública brasileira de 
humanização. Revista Iberoamericana de Bioética, n. 8, p. 01-14, 2018. 



 
 

 

69 

 
CAPRARA, Andrea; LINS, Anamélia; FRANCO, Silva. A relação paciente-médico: 
para uma humanização da prática médica. Cadernos de saúde pública, v. 15, n.3, 
p. 647-654, 1999. 
 
CARBONARA, Vanderlei. Humanismo do outro homem: perspectivas de uma 
formação a partir da sensibilidade e da ética com Emmanuel Lévinas. Educação e 
Filosofia, v. 34, n. 70, p. 307-332, 2020. 
 
CARNEIRO, Alfredo. Emmanuel Lévinas: Introdução à filosofia da alteridade. 
Netmundi.org., 2014. Seção Filosofia. Disponível em: 
://www.netmundi.org/filosofia/2014/Lévinas-filosofia-da-alteridade. Acesso em: 25 
maio 2020. 
 
COMANDULLI, Sandra Patricia Eder. A ética da hospitalidade no acolhimento do 
outro. 2016. Dissertação (Mestrado em Filosofia) - Universidade de Caxias do Sul, 
Programa de Pós-Graduação em Filosofia, Caxias do Sul, 2016. Disponível em: 
https://repositorio.ucs.br/xmlui/handle/11338/1278. Acesso em: 30 ago. 2019. 
 
CORRADI-PERINI, Carla; PESSINI, Leocir; SOUZA, Waldir.; Bioética, 
Humanização e fim de vida: novos olhares. Curitiba: CRV, 2018. 
 
COSTA, B. R. L. Bola de Neve Virtual: O Uso das Redes Sociais Virtuais no Processo 
de Coleta de Dados de uma Pesquisa Científica. Revista interdisciplinar de gestão 
social, v. 7, n. 1, p. 15–37, 2018. 
      
COSTA, Fabrício Donizete da; AZEVEDO, Renata Cruz Soares de. Empatia, relação 
médico-paciente e formação em medicina: um olhar qualitativo. Revista Brasileira 
de Educação Médica, v. 34, p. 261-269, 2010.  
 
COSTA, Silvio Cruz; FIGUEIREDO, Maria Renita Burg; SCHAURICH, Diego. 
Humanization within adult intensive care units (ICUs): comprehension among the 
nursing team. Interface-Comunicação, Saúde, Educação, v. 13, p. 571-580, 2009.  
 
COSTACURTA, Jaisson Rodrigo; PULINO, Lúcia Helena Cavasin Zabotto. Por uma 
Ética do Cuidado nas políticas públicas voltadas à superação da desigualdade 
social. Cadernos de Psicologia Social do Trabalho, v. 20, n. 1, p. 55-64, 2017.  
Disponível em: https://www.revistas.usp.br/cpst/article/view/149102. Acesso em: 1 
ago. 2021. 
 
CRUZ, Jorge Silva. Ética das virtudes: em busca da excelência. Revista de 
Medicina, v. 99, n. 6, p. 591-600, 2020.  
 
DAVIS, Mark H. A multidimensional approach to individual differences in empathy. 
JSAS Catalog of Selected Documents in Psychology, v. 10, p. 85, 1980. 
 
______. Measuring individual differences in empathy: Evidence for a multidimensional 
approach. Journal of personality and social psychology, v. 44, n. 1, p. 113-126, 
1983. 
 



 
 

 

70 

DECETY, Jean. Empathy in medicine: what it is, and how much we really need it. The 
American journal of medicine, v. 133, n. 5, p. 561-566, 2020. 
 
DERRIDA, Jacques; DUFOURMANTELLE, Anne. Anne Dufourmantelle convida 
Jacques Derrida a falar Da Hospitalidade. Tradução de Antônio Romane. São 
Paulo: Escuta, 2003. 
 
DONOSO-SABANDO, Claudia Andrea. Empatia na relação médico-paciente como 
manifestação de respeito à dignidade da pessoa. Uma contribuição de Edith 
Stein. Persona y bioética. Talca, p. 184-193, 2014.  
 
EISENBERG, Nancy; MORRIS, Amanda Sheffield. The origins and social significance 
of empathy-related responding. A review of empathy and moral development: 
implications for caring and justice by ML Hoffman. Social Justice  
Research, v. 14, n. 1, p. 95-120, 2001. 
 
FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Novo dicionário da língua portuguesa. 
Editora Nova Fronteira, p. 27, 1975. 
 
FLORIANI, Ciro Augusto; SCHRAMM, Fermin Roland. How might Lévinas' concept of 
the other's priority and Derrida's unconditional hospitality contribute to the philosophy 
of the modern hospice movement? Palliative & supportive care, v. 8, n. 2, p. 215-
220, 2010. 
 
FORMIGA, Nilton S.; ROCHA, Marseilly; SOUZA, Marcos A.; STEVAM, Ionara D.; 
FLEURY, Luis Felipe de O. Confiabilidade da Escala Multidimensional de Reatividade 
Interpessoal (EMRI) no contexto brasileiro. Revista de Psicologia-GEPU, v. 5, n. 2, 
p. 32-45, 2014. 
 
FORTES, Paulo Antonio de Carvalho. Ética, direitos dos usuários e políticas de 
humanização da atenção à saúde. Saúde e Sociedade, v. 13, p. 30-35, 2004. 
 
GILLIGAN, Carol. Uma voz diferente. Rio de Janeiro: Rosa dos tempos, v. 10, 
1982. 
 
GONZÁLEZ-SERNA, José María Galán. Nursing empathy and prosociality: the 
relationship. Journal of Nursing, v. 7, n. 1, p. 1-7, 2018. 
 
GONZÁLEZ-SERNA, José María Galán; FERRERAS-MENCIA, Soledad; ARRIBAS-
MARÍN, Juan Manuel. Desenvolvimento e validação da Escala Axiológica de 
Hospitalidade para a Humanização da Enfermagem. Revista Latino-Americana de 
Enfermagem, v. 25, p. e2129, 2017. 
 
GOULART, Bárbara Niegia Garcia de; CHIARI, Brasília Maria. Humanização das 
práticas do profissional de saúde: contribuições para reflexão. Ciência & Saúde 
Coletiva, v. 15, p. 255-268, 2010. 
 
GUIMARÃES, Gilberto de A.; CAMARGO, Luiz Octávio de Lima. Influência e 
importância da empatia na hospitalidade: formas de avaliar e medir a hospitabilidade. 
In: Seminário da ANPTUR, São Paulo, 2016. Anais. São Paulo, 2016. 



 
 

 

71 

 
HOFFMAN, Martin L. Empathy, Role-Taking, Guilt, and Development of Altruistic 
Motives. University of Michigan, 1973. 
 
______. Empathy and moral development: Implications for caring and justice. 
Cambridge University Press, 2000. 
 
HOGAN, Robert. Development of an empathy scale. Journal of consulting and 
clinical psychology, v. 33, n. 3, p. 307-316, 1969. 
 
HOJAT, Mohammadreza; GONELLA, Joseph S.; NASCA, Thomas J. et al. Empathy 
in medical students as related to academic performance, clinical competence and 
gender. Medical education, v. 36, n. 6, p. 522-527, 2002. 
 
HOJAT, Mohammadreza; VERGARE, Michael J.; MAXWELL, Kaye et al. The devil is 
in the third year: a longitudinal study of erosion of empathy in medical 
school. Academic Medicine, v. 84, n. 9, p. 1182-1191, 2009. 
 
HOWICK, Jeremy; REES, Sian. Overthrowing barriers to empathy in healthcare: 
empathy in the age of the internet. Journal of the Royal Society of Medicine, v. 110, 
n. 9, p. 352-357, 2017. 
 
HURSTHOUSE, Rosalind; PETTIGROVE, Glen. Virtue Ethics. In: ZALTA, Edward N. 
The Stanford Encyclopedia of Philosophy. 2018.  Disponível em:  
https://plato.stanford.edu/entries/ethics-virtue/. Acesso em: 15 maio 2021. 
 
HVIDT, Elisabeth Assing; HVIDT, Niels C.; SONDERGAARD, Jens et al. Development 
in Danish medical students’ empathy: study protocol of a cross-sectional and 
longitudinal mixed-methods study. BMC medical education, v. 20, n. 1, p. 1-8, 2020. 
 
KAMIJO, E. D. et al. The choice of Medicine as a profession and the students’ labor 
perspective. Revista Brasileira de Educação Médica, v. 45, n. 4, p. 1–9, 2021. 
 
KELLY, Rosalind; LOSEKOOT, Erwin; WRIGHT-STCLAIR, Valerie A. Hospitality in 
hospitals: The importance of caring about the patient. Hospitality & Society, v. 6, n. 
2, p. 113-129, 2016. 
 
KOECHE, Luciane Gabriela; CENCI, Isabel; BORTOLUZZI, Marcelo Carlos, 
BONAMIGO, Elcio Luiz. Prevalência de erro médico entre as especialidades médicas 
nos processos julgados pelo Conselho Regional de Medicina do Estado de Santa 
Catarina. Arquivos Catarinenses de Medicina. v. 42, n. 4, p.45=53, jul-set 2013. 
 
KOLLER, Sílvia Helena; BERNARDES, Nara MG. Desenvolvimento moral pró-social: 
semelhanças e diferenças entre os modelos teóricos de Eisenberg e 
Kohlberg. Estudos de Psicologia (Natal), v. 2, n. 2, p. 223-262, 1997.   
 
KROL, Sonia A.; BARTZ, Jennifer A. The self and empathy: Lacking a clear and 
stable sense of self undermines empathy and helping behavior. Emotion, Feb 11, 
2021. doi: 10.1037/emo0000943.  
 

https://plato.stanford.edu/entries/ethics-virtue/


 
 

 

72 

KUHNEN, Tânia Aparecida. A ética do cuidado como teoria feminista. In: Simpósio 
Gênero e Políticas Públicas, 3, 2014, Londrina. Anais. Londrina, 2014. 

LAWLOR, Leonard. Jacques Derrida. In: ZALTA, Edward N. The Stanford 
Encyclopedia of Philosophy. 2021. Disponível em: 
https://plato.stanford.edu/archives/fall2021/entries/derrida. Acesso em: 15 maio 2021. 
 
LE BAR, Mark. Justice as a Virtue. In: ZALTA, Edward N. The Stanford Encyclopedia 
of Philosophy. 2020. Disponível em: 
https://plato.stanford.edu/archives/fall2020/entries/justice-virtue/. Acesso em: 15 maio 
2021 
 
LÉVINAS, Emmanuel. Entre nós: Ensaios sobre alteridade. 3. ed. Petrópolis: 
Vozes, 2004. 

______ . Humanismo do outro homem. 4. ed. Petrópolis: Vozes, 2012. 

MAYERNYIK, Marcelo de Almeida; OLIVEIRA, Fabio Alves Gomes de. O cuidado 
empático: contribuições para a ética e sua interface com a educação moral na 
formação em saúde. Revista Brasileira de Educação Médica, v. 40, p. 11-20, 2016. 

MENESES, Ramiro Délio Borges de.  Da hospitalidade em Derrida ao acolhimento 
em saúde. 2012. Tese (Doutorado em Filosofia) – Faculdade de Filosofia de Braga, 
Universidade Católica Portuguesa, Braga, 2012. 
 
______ . A desconstrução em Jacques Derrida: o que é e o que não é pela estratégia. 
Universitas PhilosoPhica 60, año 30, enero-jUnio, p.177-204, 2013 
 
 
MORTARI, Luigina. Filosofia do cuidado. Coleção Mundo da vida. São Paulo: 
Paulus, 2018.  
 
OLIVEIRA, Luzia Aparecida; AYRES, José Ricardo de Carvalho Mesquita; ZOBOLI, 
Elma Lourdes Campos Pavone. Conflitos morais e atenção à saúde em Aids: aportes 
conceituais para uma ética discursiva do cuidado. Interface-Comunicação, Saúde, 
Educação, v. 15, p. 363-375, 2011. 
 
PARIS, Ester Silvino da Costa. Empatia e Hospitalidade no contexto da 
Humanização da Assistência: ênfase no Enfermeiro. 2020. Dissertação (Mestrado 
em Bioética) - Escola de Ciências da Vida, Pontifícia Universidade Católica do Paraná, 
Curitiba, 2020. 
 
PELLEGRINO, Edmund D. The caring ethic: The relationship of physician to 
patient. Alabama: The University of Alabama Press ,1985. 
  
PELLEGRINO, Edmund D.; THOMASMA, David C. The virtues in medical practice. 
Oxford University Press, 1993. 
 
PERETTI, Clélia. Pedagogia da empatia e o diálogo com as Ciências Humanas em 
Edith Stein. Revista da Abordagem Gestáltica: Phenomenological Studies, v. 16, 
n. 2, p. 199-207, 2010. 

https://plato.stanford.edu/archives/fall2020/entries/justice-virtue/


 
 

 

73 

 
PESSINI, Leocir; BERTACHINI, Luciana; BARCHIFONTAINE, Christian de Paul. 
Bioética, cuidado e humanização: sobre o cuidado respeitoso. São Paulo: Centro 
Universitário São Camilo, 2014. 
 
RAKEL, Robert E. Compassion and the art of family medicine: from Osler to 
Oprah. The Journal of the American Board of Family Practice, v. 13, n. 6, p. 440- 
448, 2000. 
 
RIESS, Hellen. The Science of Empathy. Journal of patient experience vol. 4, n. 2, 
p. 74-77. (2017): doi:10.1177/2374373517699267 
 
SAMPAIO, Leonardo Rodrigues; GUIMARÃES, Pâmela Rocha Bagano; FORMIGA, 
Nilton Soares et al. Estudos sobre a dimensionalidade da empatia: tradução e 
adaptação do Interpersonal Reactivity Index (IRI). Psico, v. 42, n. 1, p. 67-76, 2011. 
 
SAMPAIO, Leonardo Rodrigues; CAMINO, Cleonice Pereira dos Santos; ROAZZI, 
Antonio. Review of the conceptual, theoretical and methodological aspects of 
empathy. Psicologia: Ciencia e Profissao, v. 29, n. 2, p. 212-227, 2009. 
 
SANTOS, Sara Cristine Marques dos; BANDEIRA, Lívia Liberata B.; ANJOS, Ivan 
Lucas Picone Borges dos et al. A Empatia Como um dos Pilares da Humanização da 
Relação Médico-Paciente. Evolução de Três Anos do Projeto “Calouro 
Humano”. Revista de Saúde, v. 11, n. 1, p. 49-54, 2020. 
                  
SHAPIRO, Johanna. Walking a mile in their patients' shoes: empathy and othering in 
medical students' education. Philosophy, ethics, and humanities in medicine, v. 3, 
n. 1, p. 1-11, 2008. 
 
SKOE, Eva E. A. The relationship between empathy‐related constructs and care‐
based moral development in young adulthood. Journal of Moral Education, v. 39, n. 
2, p. 191-211, 2010. 
 
SLOTE, Michael. The ethics of care and empathy. Abingdon: Routledge, 2007. 

SOUZA, Waldir; RIBEIRO, Nilo; FACURY, Isabel Cristina Tavares. O médico e o 
doente: paradigma da vulnerabilidade em Emmanuel Lévinas. Revista Bioética, v. 
28, p. 212-218, 2020. Disponível em: https://doi.org/10.1590/1983-80422020282382. 
Acesso em: 15 maio 2021. 

STEIN, Edith. Sobre el problema de la empatía, trad. Caballero Bono JL Madrid: 
Trotta, 2004. 
 
STOTLAND, Ezra; KENNETH, Mathews E.; SHERMAN, Stanley E. et al. Empathy, 
fantasy and helping. Sage, 1978. 

STUEBER, Karsten. Empathy. In: ZALTA, Edward N. The Stanford Encyclopedia 
of Philosophy. 2019. Disponível em: 
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/empathy/. Acesso em: 15 maio 
2021. 

https://doi.org/10.1590/1983-80422020282382
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/empathy/


 
 

 

74 

SUARTZ, Caio Vinícius; QUINATANA, Maria Inês; LUCCHESE, Ana Cecília; MARCO, 
Mario Alfredo de. Avaliação de empatia em residentes de especialidades clínicas e 
cirúrgicas da Universidade Federal de São Paulo. Revista Brasileira de Educação 
Médica, v. 37, p. 320-325, 2013.  

SZANTO, Thomas; DERMOT, Moran. Edith Stein. In: ZALTA, Edward N. The 
Stanford Encyclopedia of Philosophy. 2020. Disponível em: 
https://plato.stanford.edu/entries/stein/. Acesso em: 15 maio 2021. 

TORRALBA, Francesc; WALDOW, Vera Regina. Antropologia do cuidar. Série 
Enfermagem. Tradução de Guilherme Laurito Summa. Petrópolis: vozes, 2009. 

UGAZIO, Giuseppe; MAJDANDŽIĆ, Jasminka; LAMM, Claus. Are empathy and 
morality linked? Insights from moral psychology, social and decision neuroscience, 
and philosophy. In: Maibom, Heidi L. Empathy in morality, New York: Oxford 
University Press, p. 155-171, 2014. 
 
VAITSMAN, Jeni; ANDRADE, Gabriela Rieveres Borges de. Satisfação e 
responsividade: formas de medir a qualidade e a humanização da assistência à 
saúde. Ciência & saúde coletiva, v. 10, n.3, p. 599-613, 2005. 
 
VILARDAGA, Roger. A Relational Frame Theory account of empathy. International 
Journal of Behavioral Consultation and Therapy, v. 5, n. 2, p. 178-184, 2009. 
 
WISPÉ, Lauren. The distinction between sympathy and empathy: To call forth a 
concept, a word is needed. Journal of personality and social psychology, v. 50, n. 
2, p. 314-321, 1986. 
 
ZOBOLI, Elma Lourdes Campos Pavone. A redescoberta da ética do cuidado: o foco 
e a ênfase nas relações. Revista da Escola de Enfermagem da USP, v. 38, n. 1, p. 
21-27, 2004. 
 
______ . Bioética e atenção básica: um estudo de ética descritiva com 
enfermeiros e médicos do Programa Saúde da Família. 2003. Tese (Doutorado em 
Saúde Pública) - Faculdade de Saúde Pública, Universidade de São Paulo, São Paulo, 
2003. 
 

 
 

  

javascript:contributorCitation(%20'Maibom,%20Heidi%20L'%20);


 
 

 

75 

APÊNDICE 

 

APÊNDICE 1 - TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 

 

PARTICIPAÇÃO NO ESTUDO 

A sua participação no referido estudo consiste no preenchimento das escalas de 

empatia e de hospitalidade e, na informação de alguns dados sociodemográficos, o 

que levará aproximadamente 10 minutos.  

 

RISCOS E BENEFÍCIOS 

Através deste Termo de Consentimento Livre e Esclarecido você está sendo alertado 

de que, da pesquisa a se realizar, não se pode esperar benefícios diretos. Entretanto, 

os resultados podem indicar a necessidade de novas estratégias para melhorar a 

formação profissional. 

 

SIGILO E PRIVACIDADE 

Nós pesquisadores garantiremos a você que sua privacidade será respeitada, ou seja, 

seu nome ou qualquer outro dado ou elemento que possa, de qualquer forma, lhe 

identificar, será mantido em sigilo.  

 

AUTONOMIA 

Informamos que você pode se recusar a participar do estudo, ou retirar seu 

consentimento a qualquer momento, sem precisar justificar (para retirar o 

consentimento apenas enviar uma mensagem de WhatsApp para o contato +55 41 

988296445 ou para o e-mail carla.corradi@pucpr.br colocando seu nome completo - 

por isso solicitamos o nome na próxima etapa de identificação). 

 

RESSARCIMENTO E INDENIZAÇÃO 

Caso tenha qualquer despesa decorrente da participação nesta pesquisa, haverá 

ressarcimento dos valores gastos por meio de depósito em conta corrente. De igual 

maneira, caso ocorra algum dano decorrente de sua participação no estudo, você será 

devidamente indenizado, conforme determina a lei. 

 



 
 

 

76 

 

CONTATO 

As pesquisadoras envolvidas com o referido projeto são a mestranda em Bioética 

Adriana Oliveira Andrade Batistella e Carla Corradi Perini, professora da Pontifícia 

Universidade Católica do Paraná e com elas você poderá manter contato pelos 

telefones +55 43 991342310 e +55 41 988296445, respectivamente. 

 

DECLARAÇÃO 

Declaro que li e entendi todas as informações presentes neste Termo de 

Consentimento Livre e Esclarecido e manifesto meu livre consentimento em participar, 

estando totalmente ciente de que não há nenhum valor econômico, a receber ou a 

pagar, por minha participação. 

 

Você concorda em participar da pesquisa? 

( )  Sim, concordo em participar da pesquisa. (continuar para próxima seção) 

( )  Não, não concordo em participar da pesquisa. (Ir para seção 10) 

      Agradecemos sua participação. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

77 

ANEXOS 

ANEXO A - ESCALA DE EMPATIA  

Pedimos que você preencha a seguinte pesquisa para avaliar seu grau pessoal de empatia. 

As frases a seguir referem-se a seus pensamentos e sentimentos em diversas situações. 

Para cada questão, indique como a frase descreve você, escolhendo a pontuação de 1 a 5: 

1 = Não me descreve bem 

2 = Me descreve um pouco 

3 = Me descreve relativamente bem 

4 = Me descreve bem  

5 = Me descreve muito bem 

Quando tiver escolhido sua resposta, marque a caixa correspondente. Leia cada sentença 

cuidadosamente antes de responder. OBRIGADO! 

Afirmação Pontuação 

01. Preocupo-me com as pessoas que não têm uma boa qualidade de vida.  
 

1 2 3 4 5 

02. Escuto os argumentos dos outros, mesmo estando convicto de minha opinião.  
 

1 2 3 4 5 

03. Fico comovido com os problemas dos outros.  
 

1 2 3 4 5 

04. Sinto emoções de um personagem de filme como se fossem minhas próprias emoções. 
 

1 2 3 4 5 

05. Fico apreensivo em situações emergenciais  
 

1 2 3 4 5 

06. Sou neutro quando vejo filmes. 
 

1 2 3 4 5 

07. Antes de tomar alguma decisão procuro avaliar todas as perspectivas.  
 

1 2 3 4 5 

08. Quando vejo que se aproveitam de alguém, sinto necessidade de protegê-lo.  
 

1 2 3 4 5 

09. Tento compreender meus amigos imaginando como eles veem as coisas. 
 

1 2 3 4 5 

10. Habitualmente me envolvo emocionalmente com filmes e/ou livros.  
 

1 2 3 4 5 

11. Habitualmente fico nervoso quando vejo pessoas feridas. 
 

1 2 3 4 5 

12. Incomodo-me com as coisas ruins que acontecem aos outros.  
 

1 2 3 4 5 

13. Depois de ver uma peça de teatro ou um filme sinto-me envolvido com seus personagens. 
 

1 2 3 4 5 

14. Fico tenso em situações de fortes emoções.  
 

1 2 3 4 5 

15. Sinto-me indefeso numa situação emotiva.  
 

1 2 3 4 5 

16. Costumo me emocionar com as coisas que vejo acontecer aos outros. 
 

1 2 3 4 5 

17. Tento compreender o argumento dos outros. 1 2 3 4 5 

18. Descrevo-me como uma pessoa de “coração mole” (muito sensível).  
 

1 2 3 4 5 

19. Tenho facilidade de assumir a posição de um personagem de filme 1 2 3 4 5 

20. Tendo a perder o controle durante emergências. 1 2 3 4 5 

21. Coloco-me no lugar do outro se eu me preocupo com ele. 1 2 3 4 5 

22. Quando vejo uma história interessante, imagino como me sentiria se ela 

estivesse acontecendo comigo. 1 2 3 4 5 

23. Perco o controle quando vejo alguém que esteja precisando de muita ajuda. 1 2 3 4 5 

24. Imagino como as pessoas se sentem quando eu as críticas. 1 2 3 4 5 

25. Costumo fantasiar com coisas que poderiam me acontecer. 1 2 3 4 5 

26. Sinto compaixão quando alguém é tratado injustamente. 1 2 3 4 5 

 Fonte: Sampaio et al (2011) 



 
 

 

78 

ANEXO B – DIMENSÕES DA ESCALA DE EMPATIA 

Empatia: [Psicologia] Identificação de um sujeito com outro; quando alguém, através de suas próprias 
especulações ou sensações, se coloca no lugar de outra pessoa, tentando entendê-la. 
(https://www.dicio.com.br/empatia) 

 
Dimensões 

- Tomada de Perspectiva: indica tentativas espontâneas do sujeito de adotar a perspectiva do outro diante 
de situações reais da vida cotidiana, ou seja, a capacidade de entender o ponto de vista da outra pessoa. 

 

Afirmação 

02. Escuto os argumentos dos outros, mesmo estando convicto de minha opinião.  
 

07. Antes de tomar alguma decisão procuro avaliar todas as perspectivas.  
 

09. Tento compreender meus amigos imaginando como eles veem as coisas. 
 

  17. Tento compreender o argumento dos outros. 

  21. Coloco-me no lugar do outro se eu me preocupo com ele. 

  24.Imagino como as pessoas se sentem quando eu as crítico. 

Mínimo 6 – Máximo 30 

 

- Fantasia: avalia a tendência de se identificar com os personagens do cinema e/ou da literatura, ou seja, 
a capacidade imaginativa do sujeito de entrar em situações ficcionais. 

 
Afirmação 

04. Sinto emoções de um personagem de filme como se fossem minhas próprias emoções. 
 

06. Sou neutro quando vejo filmes. 
 

10. Habitualmente me envolvo emocionalmente com filmes e/ou livros.  
 

13. Depois de ver uma peça de teatro ou um filme sinto-me envolvido com seus personagens. 
 

  19.Tenho facilidade de assumir a posição de um personagem de filme 

  22. Quando vejo uma história interessante, imagino como me sentiria se ela estivesse 
        acontecendo comigo. 

  25. Costumo fantasiar com coisas que poderiam me acontecer. 

Mínimo 7 – Máximo 35 

 

- Consideração empática: medem sentimentos de compaixão, preocupação e afeto diante do desconforto 
alheio (são sentimentos "orientados a outros"). 

 
Afirmação 

01. Preocupo-me com as pessoas que não têm uma boa qualidade de vida.  
 

03. Fico comovido com os problemas dos outros.  
 

08. Quando vejo que se aproveitam de alguém, sinto necessidade de protegê-lo.  
 

12. Incomodo-me com as coisas ruins que acontecem aos outros.  
 

16. Costumo me emocionar com as coisas que vejo acontecer aos outros. 
 

18. Descrevo-me como uma pessoa de “coração mole” (muito sensível).  
 

26. Sinto compaixão quando alguém é tratado injustamente. 

Mínimo 7 – Máximo 35 

 

- Angústia Pessoal: são avaliados os sentimentos de ansiedade e desconforto que o sujeito manifesta ao 
observar as experiências negativas de outros (são sentimentos "auto-orientados"). 

 

Afirmação 

05. Fico apreensivo em situações emergenciais  
 

11. Habitualmente fico nervoso quando vejo pessoas feridas. 
 

14. Fico tenso em situações de fortes emoções.  
 

15. Sinto-me indefeso numa situação emotiva.  
 

   20.Tendo a perder o controle durante emergências. 

23. Perco o controle quando vejo alguém que esteja precisando de muita ajuda. 

Mínimo 6 – Máximo 30 
  



 
 

 

79 

ANEXO C - ESCALA AXIOLÓGICA DE HOSPITALIDADE  

 
Para o preenchimento desta escala, na caixa “Grau de importância para atingir os objetivos da prática 
profissional”, pontue de 0 a 7 para cada valor ético de acordo com a importância que em sua opinião o 
valor tem para alcançar uma excelente prática profissional, ou seja, o ideal para obter o bem do 
paciente. 
Resposta 0 = você acha que não é importante para uma excelente prática clínica. 
Resposta 1- 6 = você acha que é relativamente importante e atribui um grau de importância de 1 a 6. 
Resposta 7 = você acha que é totalmente importante para uma excelente prática clínica. 
 

Escala Axiológica de Hospitalidade 

Grau de importância 

que você atribui para 

alcançar os objetivos 

de sua prática 

profissional. 

Acolhimento 
Recepção afetuosa ou hospitalidade oferecida pelo 
profissional ao usuário. 

0 1 2 3 4 5 6 7 

Altruísmo 
Diligência visando o bem do paciente, mesmo à custa 
de seu próprio bem, mas sem anular a si mesmo. 

0 1 2 3 4 5 6 7 

Autonomia 
profissional 

Condição do profissional que, para determinadas 
coisas, não dependente de ninguém. 0 1 2 3 4 5 6 7 

Compaixão 

Sentimento de solidariedade e preocupação que se 
tem para com aqueles que sofrem dificuldades ou 
infortúnios. 

0 1 2 3 4 5 6 7 

Competência 
Perícia, aptidão, idoneidade para executar as tarefas 
do profissional de saúde 

0 1 2 3 4 5 6 7 

Conhecimento 
científico 

Possuir os dados e o conhecimento científico 
adequado sobre as questões de saúde 0 1 2 3 4 5 6 7 

Cuidado 
personalizado 

Integral 

Assistência que proporciona cuidado integral, 
biopsicossocial e espiritual às necessidades 
particulares de cada pessoa. 

0 1 2 3 4 5 6 7 

Diligência 
Destreza, agilidade, pressa, cuidado e agilidade na 
execução do cuidado 

0 1 2 3 4 5 6 7 

Empatia 
Identificação psicológica e afetiva de uma pessoa com 
o estado emocional da outra 

0 1 2 3 4 5 6 7 

Justiça Dar a cada um o que lhe corresponde ou pertence 0 1 2 3 4 5 6 7 

Proximidade Proximidade afetiva, tratamento afetuoso 0 1 2 3 4 5 6 7 

Prudência 
Discernir e distinguir o que é bom ou mau, para adotar 
ou evitar. Bom senso, bom julgamento clínico 

0 1 2 3 4 5 6 7 

Qualidade 
científica 

Importância e excelência científica. Corresponde ao 
que a ciência conhece 0 1 2 3 4 5 6 7 

Respeito pela 
autonomia 
dos usuários 

Consideração e deferência para com os desejos, 
valores e crenças dos usuários 0 1 2 3 4 5 6 7 

Respeito pela 
vida 

Consideração e deferência para com a vida. Sem 
malevolência 

0 1 2 3 4 5 6 7 

Simplicidade 
Trabalhar com naturalidade, espontaneamente, com 
singeleza 

0 1 2 3 4 5 6 7 

Veracidade 
Forma de se expressar libre de dissimulação. Dizer 
sempre a verdade  

0 1 2 3 4 5 6 7 

Fonte: GONZÁLEZ-SERNA et al, 2017. 



 
 

 

80 

ANEXO D – DIMENSÕES DA ESCALA AXIOLÓGICA DE HOSPITALIDADE 

Hospitalidade: Virtude exercida com as pessoas, acolhendo-as e fornecendo-lhes assistência 
adequada às suas necessidades. 
 
Dimensões: 
 

• A/Responsabilidade: A dimensão Responsabilidade avalia a capacidade para reconhecer e 
aceitar as consequências de uma ação livremente realizada, e é composto pelos valores que 
representam a aceitação do atendimento personalizado e próximo do usuário.   
 

Valores relacionados à dimensão Responsabilidade 

1- Acolhimento 
Recepção afetuosa ou hospitalidade oferecida pelo profissional ao 
usuário. 

7- Cuidado personalizado 
integral 

Assistência que proporciona cuidado integral, biopsicossocial e 
espiritual às necessidades particulares de cada pessoa. 

9- Empatia 
Identificação psicológica e afetiva de uma pessoa com o estado 
emocional da outra. 

11- Proximidade Proximidade afetiva, tratamento afetuoso. 

 

• B/Respeito: olhar, consideração, deferência. Composto pelos valores que representam 
respeito à vida, à autonomia do usuário e ao tratamento justo. 
 

Valores relacionados à dimensão Respeito 

10- Justiça Dar a cada um o que lhe corresponde ou pertence. 

12- Prudência 
Discernir e distinguir o que é bom ou mau, para adotar ou evitar. 
Bom senso, bom julgamento clínico. 

14- Respeito pela 
autonomia dos usuários 

Consideração e deferência para com os desejos, valores e 
crenças dos usuários. 

15- Respeito pela vida Consideração e deferência para com a vida. Sem malevolência. 

17- Veracidade 
Forma de se expressar livre de dissimulação. Dizer sempre a 
verdade. 

 

• C/Cuidado transpessoal: avalia o cuidado que tenta conectar e abraçar o espírito ou alma 
dos outros através dos processos de cuidado e de tratamento e envolve os valores que 
representam a capacidade de projeção pessoal em relação ao usuário, com uma motivação 
altruísta e um cuidado diligente. 
 

Valores relacionados à dimensão Cuidado transpessoal 

2- Altruísmo Diligência (presteza) visando o bem do paciente, mesmo à custa de 
seu próprio bem, mas sem anular a si mesmo. 

4- Compaixão Sentimento de solidariedade e preocupação que se tem para com 
aqueles que sofrem dificuldades ou infortúnios. 

8- Diligência Destreza, agilidade, pressa, cuidado e agilidade na execução do 
cuidado. 

16- Simplicidade Trabalhar com naturalidade, espontaneamente, com singeleza. 

 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 

81 

• D/Qualidade: consiste na propriedade ou conjunto de propriedades inerentes a algo, que nos 
permitem julgar seu valor, sendo composta por valores que representam o desempenho do 
profissional baseado na competência e autonomia profissional, bem como um conceito geral e 
amplo de qualidade que engloba outros elementos estruturais ou processuais da mesma. 
 

Valores relacionados à dimensão Qualidade 

3- Autonomia profissional 
Condição do profissional que, para determinadas coisas, não 
dependente de ninguém. 

5- Competência 
Perícia, aptidão, idoneidade para executar as tarefas do profissional 
de saúde. 

6- Conhecimento 
científico 

Possuir os dados e o conhecimento científico adequado sobre as 
questões de saúde. 

13- Qualidade científica 
Importância e excelência científica. Corresponde ao que a ciência 
conhece. 

 

 
Quadro 2– Como interpretar a estimativa da importância dos valores éticos para prática profissional 
associado as dimensões de hospitalidade 

                   Valores éticos 
 
Dimensões de   
Hospitalidade 

Alto Médio Baixo 

Hospitalidade total (HT) 86 – 119 pontos 51 - 85 pontos 0-50 pontos 

Responsabilidade (HA) 21-28 pontos 9-20 pontos 0-8 pontos 

Respeito (HB) 26-35 pontos 11-25 pontos 0-10 pontos 

Cuidado transpessoal (HC) 21-28 pontos 9-20 pontos 0-8 pontos 

Qualidade (HD) 21-28 pontos 9-20 pontos 0-8 pontos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

82 

ANEXO E – PARECER CONSUBSTANCIADO DO CEP 

 

 

 

 



 
 

 

83 

 

 



 
 

 

84 

 

 



 
 

 

85 

 


	1 INTRODUÇÃO
	2 REVISÃO DE LITERATURA
	2.1 CUIDADO, ÉTICA DAS VIRTUDES, ÉTICA DO CUIDADO E SUAS INTERFACES COM A HUMANIZAÇÃO DA SAÚDE
	2.2 CONCEITO DE EMPATIA E SUA IMPORTÂNCIA PARA A MEDICINA
	2.3 HOSPITALIDADE E SUA RELAÇÃO COM A HUMANIZAÇÃO EM SAÚDE
	2.4 EMMANUEL LÉVINAS E A ÉTICA DE ALTERIDADE
	2.5 JACQUES DERRIDA E A ÉTICA DA HOSPITALIDADE

	3 METODOLOGIA
	3.1 DESCRIÇÃO DO ESTUDO
	3.2 PROCEDIMENTOS DE COLETA DE DADOS
	3.3 ANÁLISE DOS DADOS

	4 RESULTADOS
	5 DISCUSSÃO
	5.1 ANGÚSTIA PESSOAL E CONSIDERAÇÃO EMPÁTICA (DIMENSÃO EMOCIONAL)
	5.2 TOMADA DE PERSPECTIVA E FANTASIA (DIMENSÃO COGNITIVA)
	5.3 FATORES QUE INTERFEREM NA EMPATIA E HOSPITALIDADE

	6 CONSIDERAÇOES FINAIS
	REFERÊNCIAS
	APÊNDICE
	APÊNDICE 1 - TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO

	ANEXOS
	ANEXO A - ESCALA DE EMPATIA
	ANEXO B – DIMENSÕES DA ESCALA DE EMPATIA
	ANEXO C - ESCALA AXIOLÓGICA DE HOSPITALIDADE
	ANEXO D – DIMENSÕES DA ESCALA AXIOLÓGICA DE HOSPITALIDADE
	ANEXO E – PARECER CONSUBSTANCIADO DO CEP
	ANEXO E – PARECER CONSUBSTANCIADO DO CEP
	ANEXO E – PARECER CONSUBSTANCIADO DO CEP
	ANEXO E – PARECER CONSUBSTANCIADO DO CEP


